

ناموسِ رسول ﷺ

صلی اللہ علیہ و آله و سلم

اصفافہ نہدہ

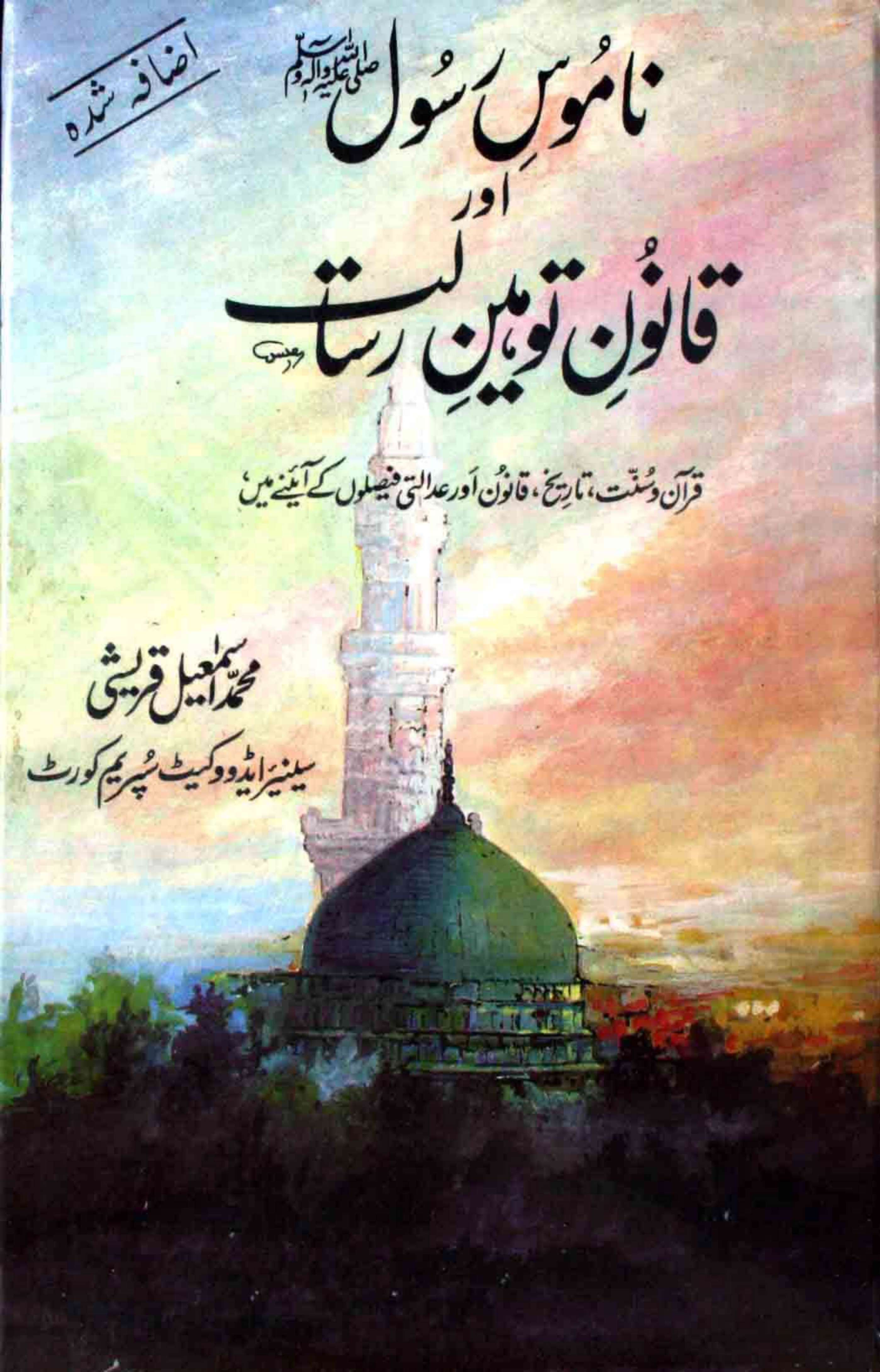
# قاوں توہینِ رستہ

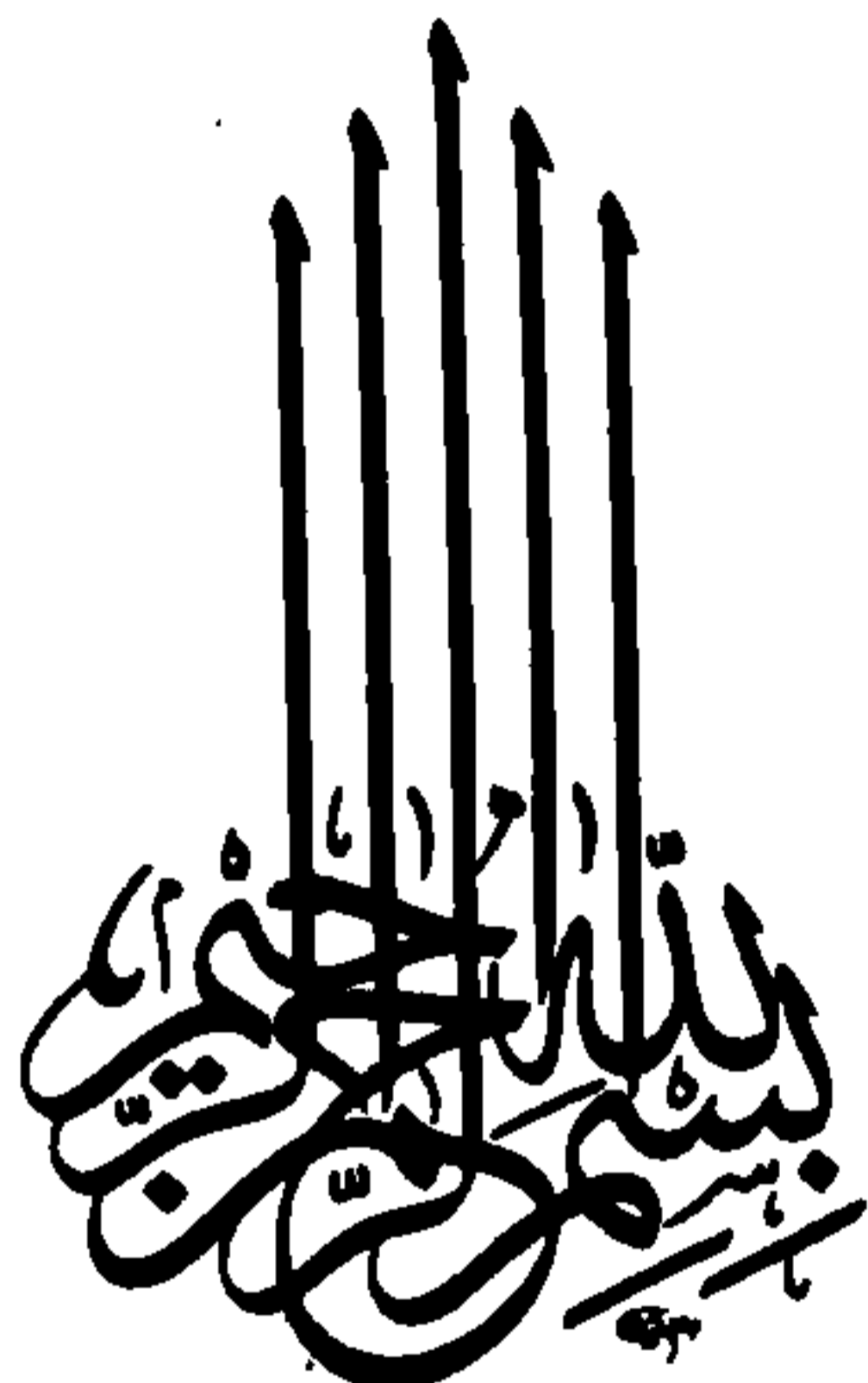
مدرس

قرآن و سنت، تاریخ، قانون اور عدالتی فیصلوں کے آئینے میں

محمد امیل قمری

سینئر ایڈو و کیٹ پیریم کورٹ





مَرْفَاتٌ مَنْصُورٌ

marfat.com

Marfat.com



اللَّهُمَّ

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ  
صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَعَلَى الْأَئْمَاءِ  
وَسَلَّمَ عَلَيْهِ وَعَلَى الْأَئْمَاءِ

كَمَا صَلَّيْتَ إِلَيْهِ وَعَلَى الْأَئْمَاءِ  
إِنَّكَ لِمُنْذِرٍ مُّبَشِّرٍ

اللَّهُمَّ

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ  
بَارَكْتَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَعَلَى الْأَئْمَاءِ  
وَسَلَّمَ بَارَكْتَ إِلَيْهِ وَعَلَى الْأَئْمَاءِ

كَمَا بَارَكْتَ إِلَيْهِ وَعَلَى الْأَئْمَاءِ  
إِنَّكَ لِمُنْذِرٍ مُّبَشِّرٍ

إِنَّكَ لِمُنْذِرٍ مُّبَشِّرٍ

márfat.com

Marfat.com

اضافہ نئی

ناموس موسیٰ  
صلی اللہ علیہ وسلم

اور  
قانون و مین رسالت

قرآن و سنت، تاریخ، قانون اور عدالتی فیصلوں کے آئینے میں

محمد امیل قریشی

سینئر ایڈوکیٹ پیپر گم کورٹ



marfat.com

Marfat.com

ISBN 969-503-123-4

جملہ حقوق محفوظ

بار اول: جولائی 1994ء

بار دوم: ستمبر 1999ء

محمد فیصل نے

تاریخ میں پر نظر سے چھپوا کر شائع کی۔

قیمت - 210/- روپے

marfat.com

Marfat.com

## انتساب

ماضی و حال اور استقبال کے  
شہید ان ناموس رسالت ملک عزیزہ کے نام

بصہد

عقیدت و احترام

marfat.com  
Marfat.com

# مکتوب شہید پاکستان حکیم محمد سعید

ھـ زی القعدہ ۱۴۱۵ ہجری

6 اپریل 1995 عیسوی

حوالہ نمبر ب / ج 95/

## عالیٰ جناب محترم محمد اسماعیل قریشی صاحب

السلام علیکم و رحمۃ اللہ و برکاتہ

ناموس رسالت ﷺ اور قانون توہین رسالت ﷺ، آپ کی اس تالیف کو میں  
نے حیرت اور سرسرت کے ساتھ دیکھا۔ گزشتہ کئی سال سے یہ موضوع پاکستان کے غافر  
میں اہمیت اختیار کر گیا ہے اور ساتھ ہی اس نے عالمی توجہ کو بھی منعطف کیا ہے۔

محترمی عدالت ہائے پاکستان کے فیصلوں کو مغرب نے قول نہیں کیا اور تمام خبریں  
اور تنقیدات مغرب میں خود رله آرڈر کے غافر میں ہوتی رہی ہیں۔ آپ نے اس  
موضوع پر ۲۷۲ صفحات کی ایک نہایت ہاؤقار کتاب تیار کر دی ہے کہ جو مرتبہ تحقیق پر  
فائز ہے اور قول فیصل کی حیثیت رکھتی ہے۔

اس سے قبل میری نظر سے تویی زبان اردو میں اس قدر جامع کتاب کوئی نہیں  
گزری۔ میں اس کتاب کو بدرجہ انتہا اہمیت رہتا ہوں اور بہت احکم کو وہاں کے صاحبان  
تحقیق کے استفادے کے لئے دے رہا ہوں۔

آپ کو اس کا رخیر پولی مبارک باد رہتا ہوں۔

بـ احترامات فراواں

آپ کا مقلع  
حکیم محمد سعید

مگرای خدمت عالیٰ جناب محترم محمد اسماعیل قریشی صاحب  
سینٹرائیڈ ووکیٹ۔ پریم کورٹ۔ ۲۶۔ رچنا، علامہ اقبال ٹاؤن، لاہور۔

## فہرست

|    |                                                               |
|----|---------------------------------------------------------------|
| 13 | اظہار تشکر                                                    |
| 15 | مقدمہ طبع دوم                                                 |
| 19 | سر آغاز ایک روح پرور حاصل زندگی خواب جیل                      |
| 23 | جناب جسٹس محمد رفیق تاریخ پریم کورٹ پاکستان پیش لفظ           |
| 27 | جناب جسٹس ڈاکٹر فدا محمد خان سینئر جج فیڈرل شریعت کورٹ تقریظ  |
| 31 | حدیث دل جناب جسٹس میاں محبوب احمد چیف جسٹس لاہور ہائی کورٹ    |
| 37 | و بیچہ جناب پروفیسر مرزا محمد منور سابق ڈائریکٹر اقبال اکیڈمی |
| 45 | اما بعد حضرت خواجہ سید تقیس الحسینی شاہ                       |
| 47 | عرض مصنف محمد اسماعیل قریشی سینئر ائمہ و دوکت                 |

### باب اول

|    |                                               |
|----|-----------------------------------------------|
| 55 | نام و ناموس رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم      |
| 55 | قرآن اور صحف سماوی میں --O                    |
| 64 | غیر اسلامی کتابوں اور دیگر مذاہب عالم میں --O |
| 66 | دشمنوں کی شہادت --O                           |
| 69 | ابو جہل کا پڑی نعمت --O                       |
| 71 | اغیار کی حمد و ستائش --O                      |
| 80 | عظمت و شان رسالت ملیٹن --O                    |
| 81 | ارشاد ذکر --O                                 |
| 83 | معراج نبوت ملیٹن --O                          |

|    |                             |     |
|----|-----------------------------|-----|
| 85 | آداب دربار رسالت ملّت نبی ﷺ | --O |
| 90 | کتابیات باب اول             |     |

## باب دوم

|     |                                           |     |
|-----|-------------------------------------------|-----|
| 91  | قانون توهین رسالت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم |     |
| 91  | قرآن کی روشنی میں                         | --O |
| 104 | احادیث کی روشنی میں                       | --O |
| 107 | دربار نبوت ملّت نبی ﷺ کے فضیلے            | --O |
| 112 | دور خلافت میں                             | --O |
| 112 | محمد صدیقؓ                                | --O |
| 114 | دور فاروقؓ                                | --O |
| 114 | ابن مسعودؓ کا فصلہ                        | --O |
| 115 | دور حیدریؓ                                | --O |
| 115 | خاندان نبوت اور شامان رسول ملّت نبی ﷺ     | --O |
| 115 | دور امیہ اور عباسیہ                       | --O |
| 116 | عمر بن عبد العزیز کے دور خلافت میں        | --O |
| 116 | عباسی دور حکومت میں                       | --O |
| 118 | شام ر رسول ملّت نبی ﷺ ائمہ فقہ کی نظر میں | --O |
| 118 | فقہ حنفی                                  | --O |
| 121 | فقہ مالکی                                 | --O |
| 123 | فقہ شافعی                                 | --O |
| 123 | فقہ حنبلی                                 | --O |
| 126 | کتابیات باب دوم                           |     |

## باب سوم

|     |                                                              |     |
|-----|--------------------------------------------------------------|-----|
| 129 | توہین رسالت ﷺ - جرم و سزا<br>(علامے قدیم و جدید کا قول فیصل) |     |
| 129 | ابوالفضل قاضی عیاض چیف جسٹس اندرسون                          | --O |
| 130 | گستاخ رسول ﷺ کی سزا کے بارے میں احکام                        | --O |
| 134 | گستاخ رسول ﷺ کی توبہ قابل قبول نہیں                          | --O |
| 134 | عدم قبولیت توبہ کی ایک اور دلیل                              | --O |
| 135 | قاضی ابو محمد بن نصر کی رائے                                 | --O |
| 135 | توہین کی عدم قبولیت کی ایک اور دلیل                          | --O |
| 136 | شاتم کی وجہ قتل                                              | --O |
| 136 | موحد کی گستاخی کی سزا                                        | --O |
| 137 | ایک اور اعتراض                                               | --O |
| 137 | جواب اعتراض                                                  | --O |
| 137 | شاتم رسول ﷺ کافر ہے                                          | --O |
| 139 | شیخ الاسلام امام ابن تیمیہ                                   |     |
| 140 | گستاخ رسول ﷺ کے قتل کا جواز                                  | --O |
| 144 | شاتم رسول ﷺ کیوں سزا نے موت کا مستحق ہے؟                     | --O |
| 146 | گالیاں دینے والی عورت کے قتل کا جواز                         | --O |
| 151 | ذمی یا معاذہ کا معاملہ                                       | --O |
| 155 | حقوق رسول کریم ﷺ اور دشنا� طرازی                             | --O |
| 161 | رسول کریم ﷺ کی دشناام طرازی ارتداود سے بڑا جرم               | --O |
| 162 | رسول کریم ﷺ کے دشناام طراز کا قتل اور حد شرعی                | --O |
| 163 | رسول کریم ﷺ کا اکرام و احترام                                | --O |

|     |                                                                                                                                      |     |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| 164 | مسئلہ توبہ                                                                                                                           | --O |
| 165 | گستاخ رسول ملک علیہ السلام کو توبہ کا مطابق کے بغیر قتل کیا جائے                                                                     | --O |
| 172 | علمائے جدید کے فتاویٰ اور مقالات                                                                                                     |     |
|     | مولانا ابوالکلام آزاد۔ سرکار رسالت ملب کا احترام اور اس کے ایمانی اور                                                                | --O |
| 173 | قانونی تقاضے                                                                                                                         |     |
| 179 | مولانا سید ابوالاعلیٰ مودودی۔ راج پال کے مقدمے کا تنقیدی جائزہ                                                                       | --O |
| 181 | ساد الشیخ عبد العزیز عبد اللہ بن باز۔ مفتی اعظم سعودی عرب کا فتویٰ                                                                   | --O |
| 183 | مولانا احمد سعید کاظمی کی عالمانہ توضیحات                                                                                            | --O |
| 187 | مولانا سید تین ہاشمی کے دلائل و برائیں                                                                                               | --O |
| 195 | مولانا عبد المالک کاندھلوی (مرحوم)۔ وجوب قتل کا فقیہ استدلال<br>پروفیسر ڈاکٹر طاہر القادری۔ کیا شامم رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی | --O |
| 198 | توبہ قابل قبول ہے؟                                                                                                                   | --O |
| 203 | مولانا صلاح الدین یوسف کا سلفی اور فقیہ نقطہ نظر                                                                                     | --O |
| 212 | مولانا محمد حسین اکبر احمدی۔ امامیہ موقف                                                                                             | --O |
| 216 | مولانا ریاض الحسن نوری کی ریسچ                                                                                                       | --O |
|     | مولانا محمد صادق لالہ صحرائی۔ رسول رحمت ملک علیہ السلام کی سزا نے تو ہیں                                                             | --O |
| 222 | رسالت                                                                                                                                |     |
| 225 | ڈاکٹر محمد محسن عثمانی۔ شامم رسول ملک علیہ السلام کی سزا نے قتل سے انکار کا فتنہ                                                     | --O |
| 234 | کتاب ششم رسول ملک علیہ السلام کا مسئلہ۔ مصنف کا تنقیدی محاکمہ                                                                        |     |
| 243 | فرد جرم                                                                                                                              | --O |
| 245 | تاریخ پروہید الدین خان کے مجرمانہ حملے                                                                                               | --O |
| 247 | امام ابن تیمیہ                                                                                                                       | --O |
| 249 | امام شیعی اور مولانا ابوالحسن مددی                                                                                                   | --O |
| 249 | مولانا محمود الحسن                                                                                                                   | --O |
| 251 | قائد اعظم محمد علی جناح                                                                                                              | --O |

|     |                                        |     |
|-----|----------------------------------------|-----|
| 252 | عبد القادر عودہ شمید                   | --O |
| 252 | عازی علم الدین شمید                    | --O |
| 253 | قدرت اللہ شاپ                          | --O |
| 254 | احمد دیدات اور بالٹھاکرے               | --O |
| 254 | رشدی اور لیڈی ذیانا                    | --O |
| 255 | تاریخی شخصیت کون؟                      | --O |
| 256 | خیراعلیٰ اور وحید الدین خان۔ یا للحجب! | --O |
| 258 | کتابیات باب سوم                        |     |

## باب چہارم

|     |                                                           |     |
|-----|-----------------------------------------------------------|-----|
| 259 | اہانت رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور ارتداد             |     |
| 261 | ارتداد کا قرآنی مفہوم                                     | --O |
| 263 | مرتد کے بارے میں قرآن کا اعلان                            | --O |
| 269 | ارتداد کے بارے میں خلیفۃ الرسول کا فیصلہ                  | --O |
| 271 | مرتد کی سزا یہودی اور سیکھی قانون میں                     | --O |
| 272 | مرتد کے بارے میں اسلامی نظریاتی کو نسل کا نظریہ اور سفارش |     |
| 274 | مولانا مودودی اور مسکنہ ارتداد                            |     |
| 275 | ایک بنیادی غلط فہمی                                       | --O |
| 277 | اعتراضات کا جواب                                          | --O |
| 279 | محرمہ ہب اور نہ ہبی ریاست کا بنیادی فرق                   | --O |
| 280 | کافر اور مرتد کے ساتھ مختلف معاملہ کیوں ہے؟               | --O |
| 281 | اسلامی رویہ کی معقولیت                                    | --O |

### باب پنجم

|     |                                                      |
|-----|------------------------------------------------------|
| 283 | قانون توہین رسالت میں علیہ السلام اور ملکی تناظر میں |
| 293 | یورپ اور قانون توہین انبیاء علیهم السلام             |
| 302 | اسلامی ملکوں میں قانون توہین رسالت میں               |
| 303 | --○<br>اپسین میں تحریک شماتت رسول میں                |
| 311 | --○<br>تحریک شماتت رسول میں کا اختتام                |
| 312 | --○<br>رسیحِ نالہ اور سلطان صلاح الدین ایوبی         |
| 313 | --○<br>سلطان نور الدین زندگی اور وہ بخت نصرانی       |
| 315 | --○<br>بلاد مشرق میں قانون توہین رسالت               |
| 320 | کتابیات باب پنجم                                     |

### باب ششم

|     |                                                       |
|-----|-------------------------------------------------------|
| 321 | قانون، مقدمات اور نظائر (عدالتی فصلے)                 |
| 328 | --○<br>فیدرل شریعت کورٹ آف پاکستان                    |
|     | --○<br>دفائق شرعی عدالت اسلام آباد محمد اسماعیل قریشی |
| 360 | --○<br>بنام جزل ضياء الحق صدر پاکستان                 |
| 375 | --○<br>مقدمہ راج پال بنام شہنشاہ                      |
| 380 | کتابیات باب ششم                                       |

### باب هفتم

|     |                        |
|-----|------------------------|
| 381 | سرگزشت عاشقان رسول میں |
| 381 | مرکز عشق و محبت        |
| 382 | عاشقان رسول میں        |

|            |                                                           |     |
|------------|-----------------------------------------------------------|-----|
| 382        | سوز صدیق"                                                 | --O |
| 384        | عشق حیدر"                                                 | --O |
| 384        | شہید اول                                                  | --O |
| 384        | مقام خیب"                                                 | --O |
| 385        | حضرت زید"                                                 | --O |
| 386        | پیغام سعد"                                                | --O |
| <b>386</b> | تمنائے عشق                                                | --O |
| 387        | عشق اویس قرنی"                                            | --O |
| 388        | جال شمار خواتین                                           |     |
| 390        | حضرت خسائے اور فرزندان خسائے                              | --O |
| 390        | حضرت ام عمارہ                                             | --O |
| 391        | پاک و ہند کے شیدایان رسول ملٹی ٹکٹوں                      |     |
| 391        | مولانا محمد علی جوہر                                      | --O |
| 392        | علامہ اقبال                                               | --O |
| 394        | قائد اعظم محمد علی جناح                                   | --O |
| 395        | پاک و ہند کے چند شہید ان و شیدایان ناموس رسالت ملٹی ٹکٹوں |     |
| 399        | غازی خدا بخش کاراج پال پر پلا قاتلانہ حملہ                | --O |
| 400        | غازی عبد العزیز                                           | --O |
| 400        | سید عطاء اللہ شاہ بخاری                                   | --O |
| 402        | غازی علم الدین شہید                                       | --O |
| 408        | غازی عبد القیوم شہید                                      | --O |
| 411        | غازی محمد صدیق شہید                                       | --O |
| 412        | غازی عبد اللہ شہید                                        | --O |
| 413        | غازی عبد الرشید شہید اور دیگر شہید ان ملت                 | --O |
| 414        | ایک گنام شہید رسالت ملٹی ٹکٹوں اور سر محمد شفیع           | --O |

|     |                                                        |     |
|-----|--------------------------------------------------------|-----|
| 416 | پاکستان اور سرو شان رسالت ملی ﷺ                        | --O |
| 416 | غازی زاہد حسین                                         | --O |
| 417 | تحریک ناموس رسالت ملی ﷺ                                | --O |
| 429 | سلمان رشدی کافرنہ                                      | --O |
| 432 | برطانیہ میں رشدی کے خلاف احتجاج                        | --O |
| 433 | شدائے اسلام آباد                                       | --O |
| 437 | رشدی کے اجنبت اور ہنگامہ نوکیو                         | --O |
| 440 | رشدی کے خلاف عالم اسلام کے مقتدر دینی رہنماؤں کا اعلان | --O |
| 440 | امام حسینی                                             | --O |
| 441 | مفتکر اسلام مولانا ابوالحسن ندوی                       | --O |
| 441 | ڈاکٹر عبد اللہ نصیر                                    | --O |
| 442 | گستاخ رسول ملی ﷺ کی سزا پر ایک بے جا اعتراض            |     |
| 448 | فرزند اقبال کی مندار شاد                               |     |
| 453 | مشاهیر ادب و سیاست کے تاثرات                           |     |

## اظہار تشکر

اس کتاب کی تصنیف و تالیف میں توفیق الہی اور حضور رسالت مآب ملٹھیجیم کا  
فیضان کرم شروع ہی سے اس بندہ عاجز و عاصی کے شامل حال رہا ہے جس نے اس  
گدائے بے نوا کے دامن مراد کو فکر ایمانی سے بھر دیا۔

میں پریم کورٹ کے لاائق احترام حج جناب جسٹس محمد فقی ہمارہ، فیڈرل شریعت  
کورٹ کے فاضل حج جناب جسٹس علامہ ڈاکٹر فدا محمد خان، عدالت عالیہ لاہور کے محترم  
چیف جسٹس میاں محبوب احمد، استاذ الایساتذہ شفیق محترم جناب پروفیسر مرزا محمد منور اور پیر  
طريقت و شریعت مخدوم یہود نفیس الحسینی شاہ کے لئے سراپا سپاس ہوں جنہوں نے اس  
کتاب کو اپنی گراں قدر تقاریب سے آراء کیا جوان کے عشق رسول کریم ملٹھیجیم کا مظہر  
ہے۔

میری اس سعی و کاوش میں میرے رفق کار عزیز محترم ڈاکٹر ظفر علی راجا  
ایڈوکیٹ کی مسامنی جیل بھی شامل ہیں جنہوں نے توہین رسالت ملٹھیجیم کے تاریخی  
مقدمہ کی پیروی اور اس کتاب کی تالیف میں میری شب و روز معاونت کی۔ اس کتاب کا  
سرور ق جناب بشیر موجد کے موقلم کا کرشمہ رنگ و نور ہے۔

میں ان عالی مقام مصنفوں اور مفکرین کا بھی ممنون احسان ہوں جن کے افکار و  
خیالات، کتابوں اور مضامین سے استفادہ کرتے ہوئے ان کے مقالات اور اقتباسات کو  
شامل کتاب کیا گیا ہے۔ میں ان تمام وکلاء حضرات اور علمائے کرام کا بھی شکر گزار ہوں  
جنہوں نے وقاراً فوقاً مجھے اپنے مفید مشوروں سے مستفید ہونے کا موقع دیا۔ برادر مکرم محمود  
عالم قریشی صاحب ایڈوکیٹ کا بھی ممنون ہوں کہ انہوں نے میرے توہین رسالت ملٹھیجیم

کے مقدمہ اور اس سے متعلق انگریزی فیصلوں کا سلیس اور عام فہم اردو میں ترجمہ کیا۔ برادر حکیم چودھری عبدالرحمن ایڈوکیٹ، عزیز گرائی محمد مسین خالد بھی مستحق ہیں کہ ان کی مخلصانہ توجہ سے یہ کتاب مکمل ہو سکی۔

میری عزیز بیٹی صفیہ غلام مصطفیٰ قریشی اور فرزند دیسم طاسین قریشی نے مسودہ کتاب کے اطا اور ترتیب میں اور برادر عزیز علیم قریشی نے ہر مشکل مرحلہ پر میری مدد کی۔ ان کے علاوہ عزیز القدر رضوان علی انجینئر، عزیز م عرفان سعید اور عزیزی مشائق حسین اور محمد رمضان نے بھی اس کتاب کی تسویہ اور ترتیب میں حصہ لینے کی سعادت حاصل کی۔ مکری ریاض خان نے کتاب کو غلطیوں سے پاک کرنے کا ختم طلب کام سرانجام دیا۔ اللہ تعالیٰ انہیں جزاً یے خیر دے۔

الفیصل پبلیشورز کے جواں سال پرور انتہ عزیز حکیم محمد فیصل خان لاکن ستائش ہیں کہ انہوں نے اس کتاب کی طباعت "تزمین و اشاعت" میں جس لگن اور جاں فشاںی سے کام لیا اس کی بدولت یہ کتاب مذکور عام پر آسکی اور قارئین محترم کے ہاتھوں تک پہنچ سکی ہے۔ "فلله الحمد"

محمد اسماعیل قریشی  
سینٹر ایڈوکیٹ پریم کورٹ

۲۴ رمضان المبارک  
سال ۱۴۳۷ھ/ ۱۹۶۷ء  
مطابق ۱۱ ماہ جون ۱۹۹۰ء

## مقدمہ طبع دوم

لَهُ الْحَمْدُ كَه یہ کتاب "ناموس رسول ملئکِ نبیم اور قانون توہین رسالت" جب سال ۱۴۲۳ھ/ ۱۹۹۳ء مطابق مطابق ۱۹۹۳ء میں شائع ہوئی تو حضور ختمی مرتبت کی ذات گرائی سے نسبت اور موضوع کی اہمیت کی وجہ سے چند ماہ کے اندر ہی پسلا ایڈیشن ختم ہو گیا۔ ملک اور بیرون ملک اس کی طلب کا سلسلہ مسلسل جاری رہا۔ اس دوران قارئین میں کرام جن میں نہ صرف صاحبان عدل و قانون شامل ہیں بلکہ جن کا تعلق ہر شعبہ زندگی سے ہے اور ہاتھیں محترم نے مصنف کے نام اتنے خطوط ارسال کئے کہ ان سب کا جواب دینا نہایت مشکل تھا جس کے لئے معدودت طلب ہوں مگر جس ذوق و شوق سے انہوں نے کتاب کا مطالعہ کیا اس کے لئے میں ان سب حضرات کا اور ان تمام رسائل اور جرائد کا بھی شکر گزار ہوں جنہوں نے اس کتاب پر تبصرے شائع کئے اور خاص طور پر ان اصحاب لفڑو نظر کا جنس نے مجھے اپنے گراں قدر مشوروں سے آگئی بخشی۔ میں نے ان تبصروں اور مشوروں کا بغور مطالعہ کیا۔ عزیز القدر محمد زید ملک نے جو عربی اور اسلامیات کے اسکار ہیں کتاب کو حرف۔ حرف پڑھنے کے بعد مملکت سعودی عرب کے دار الحکومت ریاض سے کتابت کا مفصل اغلاط نامہ ارسال کیا۔ اسی طرح ایک اور صاحب ذوق عزیز محترم محمد ارشد جو انٹرنیشنل اسلامیونورشی اسلام آباد میں مسلم اقیلت پر ریسرچ ورک کر رہے ہیں۔ کتاب کے اصل ماقذ اور حوالوں پر نظر ہانی کے لئے اپنی گرمیوں کی تعطیلات میں بذات خود لاہور آئے اور ساری تعطیلات میں اس کام میں معروف رہے تاکہ کسی قسم کی کوئی کوتاہی باقی نہ رہ جائے اللہ تعالیٰ ان عزیزان گرامی کو خوش رکھے۔ اس کتاب کی اہمیت کا اس وقت اندازہ ہوا جب یہ کتاب عدالت عالیہ کے توہین رسالت والے زیر سماحت مقدمہ میں انٹرنیشنل لا کے ممتاز ماہر قانون جناب ایس۔ ایم ظفر نے اسے بطور ریفارنس پیش کیا۔ اس طرح یہ تیسرا کتاب تھی جو مولانا سید ابوالاعلیٰ مودودی "کی "حقوق اژودجیین" اور جناب ملاح الدین شمسید" کی "نبیادی حقوق" کے بعد مصنف کی زندگی میں بطور حوالہ ہائی کورٹ کے ایک اہم مقدمہ میں پیش ہوئی۔ اس کتاب کے حوالہ سے ایک

اور واقعہ بھی قابل ذکر ہے۔ ہیمن رائش کمپنی کی نام نہاد علبردار خاتون عاصہ جماں گیر نے اقدام قتل کے مقدمہ زیر دفعہ 307/34 تعزیرات پاکستان میں مجھے ملوث کر دیا جس میں مجھ پر یہ الزام تھا کہ میری اس کتاب کو پڑھنے کے بعد لاہور کے چار نوجوان مشتعل ہو گئے۔ انہوں نے عاصہ جماں گیر اور ان کے اہل خاندان پر قاتلانہ حملہ کر دیا کیونکہ عاصہ جماں گیر تو ہیں رسالت کے مقدمہ میں ملزم کے مقدمہ کی چیزوی کرتی رہی تھیں۔

اس عرصہ میں مجھے "ناموس رسول مطہریہ" کے ابواب کے لئے انجیل برنباس کی جدید تحقیقات کا مفاد مل گیا۔ اس کے علاوہ مولانا ابوالکلام آزاد کا ایک بلند پایہ تحقیق مضمون بھی سستیاب ہو گیا۔ مولانا سید ابوالاعلیٰ مودودی کے جامع اور فاضلانہ مضمون کی کمی بھی پوری ہو گئی۔

یہاں یہ ذکر نامناسب نہ ہو گا کہ ہندوستان میں اسلامی مسائل پر لکھنے والے بہل ازم کے حاوی ایک قلم کار وحید الدین خان نے تو ہیں رسالت کے بارے میں خامہ فرسائی کرتے ہوئے مسلمانوں کو رواداری کا پر چار کیا ہے اور شیطان رشدی کی دکالت کی ہے۔ اس کے جواب کے لئے میں نے اس کا تنقیدی جائزہ لیا ہے۔ ان تمام مضمومین کو شامل کتاب کیا گیا ہے جس سے کتاب کی افایت پسلے سے بہت بڑھ گئی ہے۔

اکثر احباب نے یہ رائے بھی دی کہ علمائے جدید نے قرآن و حدیث اور فقہ کے جو حوالے اپنے مقالات میں دیے ہیں۔ ان میں سے اکثر کے حوالے اشقا، الصارم المسلح اور راقم کی شرعی پیشیں میں پسلے سے موجود اور شامل کتاب ہیں۔ اس لئے ان مقالات میں ان کی تحریر سودمند نہیں۔ رائے چونکہ معقول تھی اس لئے وہاں اشارات پر اکتفا کیا گیا ہے۔

ان تمام وجوہات کی بناء پر میں نے ناشر جناب محمد فیصل خان کو ان کے اصرار کے باوجود کتاب کی اشاعت سے روک دیا تھا کہ کتاب خامیوں سے پاک ہو اور مزید تحقیقاتی مضمومین سے مزین ہو کر قارئین کرام تک پہنچے اس لئے ہر خیر کی تمام تر ذمہ داری مجھے عاجز پر عائد ہوتی ہے جو پیشہ قانون کی گراں بار ذمہ داریوں کی وجہ سے اس کام کے لئے پورا وقت نہ دے سکا۔ ان تمام حضرات محترم سے جن کو کتاب کے ایڈیشن ختم ہونے کی وجہ سے یہ بروقت نہ مل سکی ان سے دوبارہ معدودت طلب ہوں۔

ماخذ کے حوالے جو کتاب کے آخر میں دیئے گئے تھے اس مرتبہ انہیں ہرباب کے

آخر میں درج کیا گیا ہے۔ ممتاز اور معروف شخصیتوں کے تبروں کے اقتباسات کتاب  
کے آخر میں دیئے گئے ہیں۔

آخر میں ایک بار پھر میں جناب محمد فیصل خان صاحب کا منون ہوں کہ انہوں نے  
اس کتاب کو پھر سے ایک نئی آب و کتب کے ساتھ اس کے شایان شان طریقہ سے شائع  
کیا ہے۔

دعا ہے کہ مصنف کی یہ سعی و کاوش کو کو پار گاہ الٰہی میں شرف قبولیت حاصل ہو  
اور اس کی یہ کتاب اس کے لئے، اس کے والدین، عزیزوں، دوستوں اور ان تمام  
صاحبوں کے لئے جنہوں نے اس کا رخیر میں حصہ لیا اور قارئین کرام کے لئے بھی ذریعہ  
شفاعت اور مغفرت بن جائے اور تحفظ ناموس رسالت کی بدولت ملت اسلام کی زندگی  
کا بندہ اور تابناک رہے۔

وَمَا ذِلْكَ عَلَى اللَّهِ بِعَزِيزٍ

محمد اسماعیل قریشی

سینئر ایڈ وو کیٹ

۲۵، رمضان المبارک

سال ۱۴۲۹ھجری

۱۹۹۹ء

علامہ اقبال علما دن، لاہور

## ایک روح پر حاصل زندگی خواب جمیل

آج سے تقریباً اربع صدی پہلے کا ذکر ہے، جب ہم لاہور میں عازی علم الدین شہید روڈ (سابق لشناں روڈ) پر باغیچہ نواب صاحب بہاول پور کی جامع مسجد کے مقابل قیام پذیر تھے۔ ان دنوں میں نماز جمعہ بالاترا میں اسی مسجد میں پڑھا کرتا تھا۔ ایک جمعہ امام مسجد قاری عطاء اللہ صاحب کی دعوت پر جامعہ اشرفیہ کے شیخ الحدیث مولانا موسیٰ خان صاحب خطبہ جمعہ سے قبل اجتماع سے خطاب کر رہے تھے اور اس دن وہ سفید بے داغ لباس میں لمبسوں تھے۔ انہیں دیکھ کر دل میں معا خیال آیا کہ ہمارے ان علمائے دین کے کردار و عمل میں کتنا تضاد ہے! یہ حضرات دوسروں کو تو اتباع سنت کی تلقین کرتے ہیں، "صحابہ کرام" اور بالخصوص خلفائے راشدین<sup>ؓ</sup> کے نظام حکومت اور طرز زندگی کو تمازہ کرنا چاہتے ہیں لیکن خود ان کی زندگی میں اس کی جھلک نظر نہیں آتی۔ حضرت عمر<sup>ؓ</sup> اپنے زمانہ خلافت میں، جبکہ عراق اور ایران سے سیم و زر کے انبار ان کے قدموں میں ڈالے جا رہے تھے، خود موٹے اور کھدرے اور پونڈ لگے لباس میں زندگی برکرتے رہے، لیکن آج ہمارے یہ مولاناۓ محترم بہترین سفید پوشک زیب تن کیے بر سر منبر جلوہ افروز ہیں۔ بائیں وجہ میں نے مولاناۓ موصوف سے نماز جمعہ کے بعد ملاقات بھی نہیں کی۔ چند دنوں بعد یہ بات ذہن سے فراموش ہو گئی۔

اس واقعہ کے کچھ عرصہ بعد میں نے ایک خواب دیکھا۔ کیا دیکھتا ہوں کہ ہزاروں لاکھوں انسانوں کا اجتماع ہے جس میں، میں بھی شامل ہوں۔ یہاں کیکھ غافلہ بلند ہوا کہ حضور ختمی مرتبت جانب رسالت ملکہ<sup>ؐ</sup> تشریف لارہے ہیں۔ نظر اٹھائی تو دیکھا کہ فضائے نیلگوں میں ہر طرف نور ہی نور پھیلا ہوا ہے اور دور سے آتائے دو جہاں سرور کائنات ملکہ<sup>ؐ</sup> نمائیت پا کیزہ سفید اور بے داغ لباس میں اسپ سوار قوار پر سوار تشریف لارہے ہیں۔ مجھے گناہگار میں کاب نظارہ جمال کہاں تھی جو جی بھر کر چڑھا، انور دیکھتا۔ ناہیں خود بخود جک گئیں مگر بے قراری اور امطراب میں ان کی سواری کے ساتھ ساتھ دوڑتا جا رہا ہوں۔ معلوم ہوا کہ حضور ملکہ<sup>ؐ</sup> فداہ الی و ای کی سواری خان پور کی دینی درسگاہ، مخزن العلوم، جس کے سربراہ شیخ الحدیث حضرت مولانا عبد اللہ درخواستی ہیں، کی جانب جا رہی ہے۔ اسی دینی درسگاہ کی جامع مسجد سے محققہ اہمیت میں میرے پاکباز والد حضرت شیخ محمد

قریشی مرحوم مدفن ہیں، جہاں انہوں نے اپنی زندگی ہی میں اپنی مرقد تیار کرائی تھی۔ اسی دوران میری زندگی کا ماحصل وہ سابق فراموش حسین ترین لمحہ آیا، جب میرا سر آقا و مولائے کائنات ملٹی پلٹ ہم کے پائے رکاب کے نیچے آگیا اور مجھے اپنے ہاتھوں سے حضور ملٹی پلٹ ہم کے کفش پا کو چھوٹے کا شرف حاصل ہوا۔ زندگی میں اس سے بڑھ کر اور کیا عز و شرف ہو گا جو کسی خاک پائے رسول ہاشمی ملٹی پلٹ ہم کو حاصل ہو۔

ایک عرصہ تک میں نے اس خواب کا ذکر کسی سے نہیں کیا۔ اس خیال سے کہ کہاں وہ سرور دو جہاں ملٹی پلٹ ہم اور کہاں یہ گدائے خستہ جاں، سراپا گناہ و عصیاں میں ڈوبا ہوا انسان جس کی زبان سے یہ بے پایاں لطف و کرم کی داستان کیسے بیان ہو! ڈر تھا کہ کہیں زبان سے کوئی لغزش نہ ہو جائے۔ شاید طمارت و پاکیزگی جسم و لباس کے بارے میں شاہ امام ملٹی پلٹ ہم کی ہدایت کا یہ بھی ایک انداز کریمانہ تھا۔ بڑے عرصہ بعد ڈرتے ڈرتے میں نے یہ خواب اپنے ایک روشن غیر دوست پیر شریف ناصر احمد خاں کو سنایا۔ سن کرنے لگئے: ”بھائی! بڑے ہی خوش نصیب ہو، شاید آپ سے کوئی خدمت لی جائے گی۔“ جس سے کچھ ہمت بندھی تو پھر یہی خواب میں نے انہی مولانا موسیٰ خاں صاحب کو سنایا، جن کے بارے میں غلط تاثر تجلی خواب کے بعد ذہن و دماغ سے یکسر ختم ہو چکا تھا۔ ان سے دریافت کیا: ”کیا میں یہ خواب دوسروں کو بھی سناسکتا ہوں؟“ فرمایا: ”اس میں کوئی امر مانع نہیں۔ یہ بھی حضور ملٹی پلٹ ہم کا ایک سلسلہ تبلیغ و ہدایت ہے۔“

پھر سال 1992ء میں جب مجھے عمرہ کی سعادت حاصل ہوئی، اس وقت ایک مرتبہ پھر کہ مکرمہ میں 21 رمضان المبارک کی بابرکت شب میں ان ہی شیخ الحدیث مولانا موسیٰ خاں صاحب سے نماز عشا سے قبل مولانا محمد الہمگی، جو خطیب حرم ہیں، کے مکان پر، جہاں میں اپنے برادر عزیز عبدالعزیز قریشی اور عزیز محترم سردار احمد خاں کے ساتھ مقیم تھا، اچانک ملاقات ہو گئی اور اسی دل نشیں خواب کا ذکر آگیا تو میں نے دیکھا کہ مولانا کا چہرہ دیوار حرم میں فرط سرت سے سرخ ہو گیا اور اسی مجلس میں انہوں نے حاضرین مجلس کو اس حقیقت نما خواب کا گواہ بنایا اور مجھ پر اس آئیہ مبارکہ کی تفسیر بھی منکشف ہوئی، جس میں فرمایا گیا:

”قل من حرم زينة الله التي اخرج لعباده والظبيت من الرزق“ (الاعراف: ۳۲)

”اور اے نبی ملئکِ نبی! ان سے پوچھو تو جو زینت اور آرائش اور کھانے (پینے) کی پاکیزہ چیزیں خدا نے اپنے بندوں کے لئے پیدا کی ہیں ان کو حرام کس نے کیا ہے؟“

اس لیے یہ مبارک خواب ایک زندہ حقیقت ہے کہ میرے قلب و دماغ پر نقش ہو گیا۔ سوتھی دعوت کے طور پر اے پرد قرطاس کرنے کی جسارت کر رہا ہوں اور یقین ہو گیا کہ اسی خواب کی تعبیر کے لئے سال 1976ء میں مجھے کار کے اس حادثہ جانکاہ سے پجا لیا گیا جبکہ میں استخوان شکستہ سے ہو گر ہو کر موت کی وادی میں پہنچ چکا تھا اور میرے ڈاکٹروں اور تمارداروں کو جہاں سے میری واپسی کی کوئی توقع باقی نہ رہی تھی۔ اللہ الحمد کہ اس خواب کی تعبیر ملک عزیز پاکستان میں توہین رسالت کے قانون، قانون سزاۓ موت کی صورت، تعزیرات پاکستان میں دفعہ 295-C کی صورت میں موجود ہے جس کی ابتدا اس بندہ ناچیز کی کوشش سے سال 1983ء میں ہوئی تھی اور بالآخر ماہ مئی 1990ء میں وفاقی شرعی عدالت نے اس بارے میں تاریخ ساز فیصلہ پر مقدمہ محمد اسماعیل قریشی ہنام حکومت پاکستان کر دیا کہ اس قاتل معافی جرم کی سزا بطور حد صرف سزاۓ موت ہے۔ مقام حیرت ہے کہ اسلامی جموروی اتحاد کی حکومت، جس نے پاکستان میں اسلام اور نظام مصطفیٰ برپا کرنے کا منشور دے کر الیکشن جیتا اور برسر اقتدار تھی، فیڈرل شریعت کورٹ کے اس فیصلہ کے خلاف پریم کورٹ میں اپیل کر دی۔ خدا کا شکر کہ راقم کے انتباہ پر وزیر اعظم میاں محمد نواز شریف نے اس کا بروقت نوش لیا اور یہ اپیل واپس لے لی گئی، جس کے بعد اب پاکستان میں توہین رسالت کی سزا بطور حد سزاۓ موت جاری ہو گئی ہے۔

ذالک فضل الله يوتيه من يشاء و هو ذو الفضل العظيم

محمد اسماعیل قریشی

سینئر ایڈ و دیکٹ پریم کورٹ

۲۵ رمضان المبارک

سال ۱۴۱۹ھ، ۱۹۹۸ء

بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ

پیش لفظ

جناب جسٹس محمد فتح تارڑ

(حج پریم کورٹ پاکستان)

ماجدار ختم نبوت کی غلائی اور ان کی حرمت و ناموس پر کٹ مرنا ہر مسلمان کی زندگی کی سب سے بڑی آرزو ہے۔ یہ کتاب اسی رمز مسلمانی کی زندہ تغیر بن کر ہمارے ہاتھوں تک پہنچی۔ کتاب کا انتساب شہید ان ناموس رسالت کے نام ہے، جن کی حیات جاوداں مااضی، حال اور مستقبل کا احوالہ کئے ہوئے سارے عالم پر محیط ہے۔ ان ہستیوں کا کیا کہنا جو پروانہ دار شمع رسالت کے آداب کی آئینہ دار ہو، پیش لفظ لکھنا دراصل ختم الرسل، مولائے کل کی بارگاہ عالی میں نذر عقیدت و احترام پیش کرنا ہے جو ابدیت کے کناروں کو چھو لیتی ہے۔ یہی وہ نسبت ہے جس کے پارے میں مولانا ظفر علی خان نے کہا ہے اور کیا خوب کہا ہے۔

سرکار دو جہاں کا بنا کر مجھے غلام  
میرا بھی نام تکہ ابد زندہ کر دیا  
ہوتا ہے جن میں نام رسول اللہ ﷺ خدا بلند  
ان محفلوں کا مجھ کو نمائندہ کر دوا

اس کتاب میں مصنف نے اپنے خواب جیل کا ذکر کیا ہے، جس میں اپنیں حضور ختنی مرتبت ملٹیپلیکی کی پابوسی کا شرف حاصل ہوا، جسے وہ بجا طور پر اپنی زندگی کی معراج سمجھتے ہیں۔ وطن عزیز میں تحفظ ناموس رسول ملٹیپلیکی اور قانون توہین رسالت ملٹیپلیکی کی تغییب کے لئے ان کی مسلسل جدوجہد کو جو کامیابی نصیب ہوئی ہے، اس میں ایمانی رسالت ماب ملٹیپلیکی ضرور شامل ہو گی کونکہ اسی کی حکومت خدا داد پاکستان میں

ایک ایک حد جاری ہو گئی جس کا ایک مسلمان کے عقیدہ اور ایمان سے براہ راست تعلق ہے۔ اس سے پیشہ بھی ایسے واقعات ظہور میں آتے رہے ہیں جن سے حضور نبی کرم ﷺ کی خوشنودی اور فرمان کی توثیق ہوتی رہی ہے۔ ایک مشہور واقعہ تو کے۔ ایل گابھا سے متعلق ہے جنہوں نے قبول اسلام کے بعد پیغمبر صحراء (Prophet Of The Desert) کے نام سے ایک کتاب لکھی۔ برٹش راج میں وہ جیل میں بند تھے کہ حضور آئیہ رحمت ﷺ کی شفقت جوش میں آئی اور آپ سیاکلوٹ کے ایک خوش نصیب انسان کے خواب میں نمودار ہوئے اور اسے حکم ہوا کہ وہ پیغمبر صحراء کے مصنف کی صفات کا انتظام کرے چنانچہ رسول کرم ﷺ کی شان کریمی کے طفیل کے۔ ایل گابھا کو جیل سے رہائی نصیب ہوئی۔

قرآن و حدیث کے ادماں اور نواعی انتہائی معظم اور حیات و کائنات سے متعلق ہیں۔ قانون کا معاملہ جب تاریخ درمیان ہو تو اور بھی مشکل ہو جاتا ہے۔ جہاں قدم قدم پر حزم و احتیاط کی ضرورت ہے۔ فاضل مصنف نے ادب کی آمیزش اور خاص اسلوب سے ان سارے موضوعات کو دل لشین اور آسان ہنانے کی کوشش کی ہے، جس میں وہ کامیاب رہے ہیں۔

اس کتاب کا خصوصی وصف اور امتیاز یہ ہے کہ اس میں قانون و ادب اور تاریخ کو قرآن و سنت کے سایہ میں ایک عظیم تر مقصد یعنی ہاموس رسالت ﷺ کے لیے بکجا کر دیا گیا ہے۔ یوں تو ساری کتاب میں جذبہ عشق رسول ﷺ نمایاں ہے لیکن ہاموس رسالت ﷺ کے باب میں حضور ﷺ کی ذات گرامی سے جو والہانہ عقیدت کا انعام ہے، اسے پڑھ کر یوں محسوس ہوتا ہے کہ وہ ہر مسلمان کے دل کی آواز ہے۔ پھر تو ہیں رسالت ﷺ کی سزا کے ثبوت میں قرآن و حدیث کے احکام اور ان کی مستند تعبیر اور تفسیر بھی موجود ہے۔ اس میں انگر، فقہاء اور مجتہدین کا نقطہ نظر و صاحت کے ساتھ پیش کیا گیا ہے۔ اس کے علاوہ عمد رسالت ماب ﷺ سے لے کر بعد میں آنے والے تمام ادوار میں یورپ، ایشیا، افریقہ اور دنیا میں جہاں جہاں بھی اسلامی اور مسلمانوں کی حکومت رہی ہے، تاریخی حوالوں سے ثابت کیا گیا ہے کہ وہاں تو ہیں رسالت ﷺ کی سزا، سزا نے موت ہی دی جاتی رہی ہے۔ منید برآں یہ بھی بتلایا ہے کہ یہ سزا صرف اسلامی سزا نہیں بلکہ تورات اور انجیل کی رو سے انہیاً نبی اسرائیل اور تو ہیں مسیح علیہ السلام کی بھی یہیں

سزا یعنی سزا نے موت مقرر تھی۔ فاضل مصنف نے بلاس فنی سے متعلق امریکن پریم کورٹ کے ایک اہم مقدمہ سیٹ بہام موکس کے فیصلہ کا اقتباس بھی اس کتاب میں شامل کر دیا ہے، جس میں بلاس فنی کے قانون کو بینیادی حقوق انسانی، آزادی تحریر و تقریر اور آزادی پرنس کے منافی قرار دینے کی سیٹ اجیل کو مسترد کر دیا گیا تھا اور اس کی تائید میں نہایت معقول دلائل پیش کئے گئے ہیں۔ یہ فیصلہ اس لحاظ سے بھی نہایت اہم اور فکر انگیز ہے کہ اس ملک کی پریم کورٹ کا فیصلہ ہے جہاں چرچ اور سیٹ، دین اور سیاست جدا جدا ہیں۔

ریاست یا ملک اور دہاں کے معاشرے کے احکام اور بقاء کے لیے ضروری ہے کہ دہاں کی نظریاتی سرحدوں کی بھی اسی طرح حفاظت کی جائے جس طرح کہ جغرافیائی حد بندیوں کا تحفظ کیا جاتا ہے۔ حضور رسالت ماب ﷺ کی ذات گرامی ہی جب وجہ وجود ملک و مملکت ہو تو ایسی ہستی کے بارے میں کسی قسم کی گستاخی، بے ادبی اور ہرزہ سرائی سارے معاشرے میں فساد اور بگاڑ کا باعث ہو گی۔ اس لیے ایسے شرپند عناصر، جو توہین رسالت ﷺ کے مجرم قرار پائیں، انتہائی سخین سزا کے مسخر ہیں تاکہ ملک میں فتنہ اور فساد کی پورش نہ ہو سکے۔ اگر یہ قانون موجود نہ ہو تو پھر مجرموں اور ان کے خلاف مشتعل ہونے والے مدعيوں پر عدالت کے دروازے بند ہو جائیں گے، جس کی وجہ سے ہر کوئی قانون اپنے ہاتھ میں لے کر مجرموں سے انتقام لے گا، جس سے ملک میں اتارکی پھیلے گی اور یہ چیز ملک اور اہل ملک کے امن و سلامتی کے لیے انتہائی خطرناک ہے۔ جن برگزیدہ ہستیوں کی بدولت یہ دنیا نیکی، سچائی، حق پرستی، عدل و انصاف جیسی اعلیٰ قدرتوں سے روشناس ہوئی، ان کی شان میں دشام طرازی انتہائی گھناؤنا فعل ہے، جسے کوئی مہذب معاشرہ برداشت نہیں کر سکتا اور خاص طور پر مسلمان معاشرہ۔ اس لیے ایسے دریدہ وہن گستاخان رسالت ﷺ کا منہ بند کرنے اور معاشرے کو مشتمم، شائستہ، صحت مند اور صلح بانے کے لیے ایسا قانون تاگزیر تھا جس کو پاکستان میں از: ر: پری رانے کا سلسلہ میں مصنف کتاب جناب محمد احمد علی قریشی کی خدمت اور مسامی بنظر احسان، یکمیں جائیں گی۔

اے کتاب میں حضرت و شان رسالت، آداب، بدنبوت اور قیمت، چین رسالت ﷺ کے بارے میں جتنا موارد اکٹھا کیا گیا ہے، وہ ایک جگہ مشق ہی مل سکے گا۔ اس

کے علاوہ فاضل مصنف نے علماء قدیم و جدید کی مختین کے علاوہ خود بھی جو مفہایں تو لکھے ہیں، اس کی وجہ سے کتاب کی قدر و قیمت میں اضافہ ہوا ہے۔ اس کتاب سے اہل قانون اور عدیلہ دونوں براہ راست استفادہ کر سکتے ہیں۔ ان کے علاوہ علم و دانش کے خوش مہینوں کے لئے بھی اس میں معارف اور بصائر کے خزینے موجود ہیں اور ہر مسلمان کے لئے اس کتاب کا مطالعہ ایمان افروز ہو گا۔ غیر مسلم بھی اگر حقیقت پسندی سے اس کا مطالعہ کریں تو قانون توہین رسالت ﷺ کے بارے میں ان کی غلط فہمیاں دور ہو جائیں گی۔

میری دعا ہے کہ اللہ تعالیٰ اس کتاب کے مصنف، اس کے قادرین اور ہم سب کی زندگیوں کو رسول کرم ﷺ کی عقیدت اور محبت سے سرشار کرے۔ نفرتوں اور انسان دھنی کی زہرناکی اور دلوں کی ناخوشی اسی سے دور ہو گی کیونکہ  
علاج اس کا ہے آپ شاط انجیز ہے ساق

جشن محمد رفق تارڑ  
(جع پریم کورٹ)  
۲۱ شعبان ۱۴۲۳ ہجری  
۳ فروری 1994ء

بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ

## تقریظ

جناب جسٹس علامہ ڈاکٹر فدا محمد خان



اسلام ایک مکمل ضابطہ حیات ہے۔ اس کی بنیاد کلمہ طیبہ "لَا إِلٰهَ إِلٰهُ مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللّٰہِ" پر استوار ہے۔ کلمہ پاک کا پہلا حصہ "لَا إِلٰهَ إِلٰهُ" عقیدہ توحید اور دوسرا حصہ "مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللّٰہِ" عقیدہ رسالت کے مظہر ہیں اور آغاز اسلام سے لے کر قیامت تک کے لئے ایک مسلمہ بنیاد اور حقیقت رکھتے ہیں اور زیادہ غور سے کام لیا جائے تو معلوم ہوتا ہے کہ اس کلمہ کا دوسرا جز انتہائی اہمیت کا حامل ہے کیونکہ اس کی بدولت ہی عقیدہ توحید کی حقیقت، مضمرات، مقتضائے اور اثرات کا علم حاصل ہوتا ہے۔

حضور اکرم ﷺ کی ذات والاصفات مسلمانوں کے سامنے ایک ایسا عظیم المرتبت نمونہ پیش کرتی ہے جسے خالق کائنات کی مکمل خوشنودی حاصل ہے۔ آپ ﷺ کا مبارک قول اگر اس آیت مبارکہ کے مصدقہ ہے "وَمَا يَنْطَقُ عَنِ الْهُوَى إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ" (آپ ﷺ اپنی نفسانی خواہش سے باعث نہیں ہتے ہیں، آپ ﷺ کا ارشاد صرف وہی ہے، جو آپ ﷺ پر نازل کیا جاتا ہے۔) (53/4-3) تو دوسری طرف آپ کا پاکیزہ عمل "إِنَّ أَنْتَعَ الْأَمَّا يَوْحِي إِلَيْيَ" (میں تو بس اس وحی کا پیر وہوں جو میرے پاس بھیجی جاتی ہے) کا آئینہ دار ہے اور قول و فعل کی اس نورانیت کے سبب ہی آپ ﷺ کے اعلیٰ نمونہ عمل کو اسوہ حسنہ قرار دیا گیا ہے۔ "لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللّٰہِ أَسْوَهُ حَسَنَةٍ" (درحقیقت تمہارے لئے اللہ کے رسول میں ایک بہترین نمونہ ہے۔) (21/33)

چونکہ آپ ﷺ کی ذات مبارکہ اور اسوہ حسنہ کاہل کی حیثیت رکھتا

ہے، اس لئے اسلام کی اساسی تعلیمات میں آپ ﷺ کی محبت، آپ ﷺ کا ادب و احترام اور آپ ﷺ کی تنظیم لازمی حیثیت اختیار کر گئی ہے اور اس لئے ہر اس بات اور عمل کو، جس سے آپ ﷺ کی مبارک ذات پر حرف گیری کا شایبہ تک بھی ہو، سختی سے منع کیا گیا ہے۔

حضور اکرم ﷺ رحمۃ اللہ علیہن چیز اور امت پر آپ ﷺ کی شفقت و رحمت بے مثال رہی ہے، اس لئے آپ ﷺ کو اختیار حاصل تھا کہ اپنے دور میں، جو اسلام کے آغاز اور ارتقاء کا دور تھا، اس طبقے میں سختی و نرمی اور غنو و در گزر کی ایسی مثالیں قائم فرمائیں جو اس وقت کے حالات سے مناسب رکھتی ہوں لیکن امت مسلمہ کے کسی فرد کا یہ حق کبھی تسلیم نہیں کیا گیا کہ وہ اس ضمن میں خود اس قسم کی حرکتوں میں معافی نامہ جاری کر سکے۔ امت کا مقادبھی اس کا مقاضی ہے کہ اس عظیم ترین مرکزی شخصیت ﷺ کے حقوق اور مفادات کا دفاع کرے تاکہ معاشرے میں امن و امان برقرار رہے اور افراد کی اصلاح کے لئے بھی ضروری ہے کہ اس مثالی شخصیت ﷺ کے ساتھ عقیدت و محبت میں ذرہ بھر بھی کمی نہ ہو۔ عشق رسول ﷺ لازمہ ایمان ہے اور ہر مسلمان کے رُگ و پے میں خون کی طرح جاری و ساری ہے۔ حقیقی مسلمان کبھی بھی یہ برداشت نہیں کر سکتا کہ کوئی دریہ وہن شان رسالت ماب ﷺ میں کسی گستاخی کا بھی مر جکب ہو۔ تاریخ شاہد ہے کہ ادنیٰ سے ادنیٰ مسلمان نے بھی اپنے خونی رشته داروں کے ضمن میں چشم پوشی یا غنو و در گزر سے تو کام لیا ہوا، مگر ختم المرتبت، رسالت ماب ﷺ کی شان اقدس میں کبھی بھی وہ رو و رعایت کا روادار نہیں ہوا، اس لئے اس بات کی سخت ضرورت تھی کہ اسلامی جمہوریہ پاکستان کے قانون میں جماں حدود و قصاص اور تعزیرات کے ضمن میں جرام کی مختلف اقسام کے لئے سزا میں موجود ہیں، ان میں گستاخ رسالت ماب (ﷺ) کے لئے قرار واقعی سزا موجود ہو تاکہ نہ امن و امان کا کوئی مسئلہ کھڑا ہو اور نہ فدائیان رسول ﷺ کی آزمائش سے دوچار ہوں۔

جناب محمد امام اعلیٰ قریشی سینٹر ایڈووکیٹ مبارک باد کے مستحق ہیں کہ انہوں نے اس تصدیق کے لئے قاتل تدر کوششیں کیں اور ان میں کامیاب ہوئے اور اب اس عنوان پر ایک اچھی خاصی کتاب بھی تصنیف فرمائی جس میں فیڈرل شریعت کورٹ پاکستان کے جاری کروہ فیصلہ کے مکمل متن کے علاوہ قرآن و حدیث کی روشنی میں اس مضموم

پالشان مسئلے کی تفصیلات پیش کی گئی ہیں اور تاریخی حوالوں سے اس موضوع پر ایسا اہم مسودہ بھجا کر دیا ہے جو سلیس، سادہ، عام فہم اور ایمان افروز ہونے کے ساتھ ساتھ جامع انداز کا حامل ہے۔ اللہ تعالیٰ انہیں جزاۓ خیر دے اور اس کتاب کو مقام رسالت ملی۔<sup>صلی اللہ علیہ وسلم</sup>  
کی معرفت کا ذریعہ بنادے۔ (آمین)

جسٹس ڈاکٹر فدا محمد خان  
(مینیسٹر جج و فاقی شرعی عدالت اسلام آباد)  
۲۰ رمضان المبارک ۱۴۱۳ ہجری  
۱۵ مارچ 1993ء

بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ

والصلوة والسلام على رسوله الكريم

### حدیث دل

جناب جسٹس میاں محبوب احمد

(چیف جسٹس لاہور ہائی کورٹ)



دل کی بستی عجیب بستی ہے۔ یہاں ہر آن محبووں کی دکان بھتی ہے۔ چاہتوں کے ارمان نکلتے ہیں۔ محبووں کی اداوں پر جانیں شار ہوتی ہیں۔ ادا میں بدل جائیں تو عشق کی وفا میں بدل جاتی ہیں۔ ایک حسین بنت ہی مشاق نگاہوں کو اسیر بنا لے تو ان میں پاہم رقابت کی آگ بھڑک اٹھتی ہے مگر پوری کائنات میں ایک محبوب ایسا ہے جو سید خوبی شاہ محبوب ہے، جس کے حسن و جمال میں تغیر و تبدل نہیں۔ کمال ہی کمال ہے۔ استقلال ہی استقلال ہے۔ وہ واحد حبیب ہے جس کے محب اس کے دیگر چاہنے والوں سے حد و بغض نہیں، محبت و عقیدت رکھتے ہیں۔ من و تو کثرہ شان جمالیم کہتے ہوئے ایک دوسرے کے قریب آ جاتے ہیں۔ بقول علامہ اقبال

دل بہ محبوب ججازی بستہ ایم  
زیں جنت با یک دگر پوستہ ایم

وہ محبوب ازلی، حبیب ابدی، شاہد رعناء، مشہود جہاں آرا وہی ہے جسے زمانہ محمد علی ملک فتحی کے نام سے یاد کرتا ہے۔ ہر ساعت، ہر بیل کروڑوں دل اس کی محبت میں ڈوب کر دھڑکتے اور کروڑوں لب اس کی مرح و شراء میں کھلتے ہیں۔ زمان و مکان کا کوئی حصہ ایسا نہیں جہاں اس سر پا حسن و خوبی کا تذکرہ جمال نہ ہوتا ہو۔ ماضی و حال میں اس محبوب ججازی کے حوالے سے لکھا گیا لڑپچھر گواہ ہے کہ وہی سہرور آدمیت اور نخرا انسانیت ہے۔

marfat.com

Marfat.com

ستقبل کے مصنف اس گواہی کو مزید مضبوط کر دیں گے کیونکہ ہر آنے والا نہ ان کے لئے نیا فضل و کمال لے کر جلوہ گر ہوتا ہے۔ بلاوجہ زبانیں اس کی محبت کے گیت نہیں گائیں اور بلا جواز نہ گاہیں اس کے تصور میں محو انتظار نہیں رہتیں۔ خالق کائنات نے صورت دیرت میں اسے منتخب روزگار برگزیدہ ہستیوں پر بھی فضیلت دی ہے۔

فَاقِ النَّبِيِّينَ فِي الْخُلُقِ وَ فِي الْعِلْمِ وَ لَا كَرْمٌ  
وَ لَمْ يَدْأُنُوهُ فِي عِلْمٍ وَ لَا كَرْمٌ  
اس پر بکر جمال کا تذکرہ نور اگر اس کے دارفغان اول صحابہ کرامؓ سے سنا جائے تو یہ حقیقت کھل کر سامنے آ جاتی ہے کہ کیوں صدیوں سے اس محبوب حجازی کی خاک رہ گزر آنکھوں کا سرمه بنی ہوئی ہے اور کیوں دل ہائے عشق ایک ہی سرمدی نغمہ بلند کر رہے ہیں۔

خَاکٌ طَيِّبٌ إِذْ دَوَ عَالَمٌ خُوشٌ تَرَى إِسْتَ  
إِنَّهُ خَنَقَ شَرَّهُ كَمْ آنْجَاهُ دَلِيرٌ إِسْتَ  
بَابُ هَمِّيَّةِ عِلْمٍ يَدِيَّا حَضْرَتُ عَلِيٌّ كَرَمُ اللَّهُ وَجْهُهُ الْكَرِيمُ نَفْرَمَايَا:-  
يقول ناعته لم ارى قبله ولا بعده مثله  
”لَمْ كَمْ جَمَالٌ كَمْ تَعْرِيفٌ كَمْ وَالاَيْمَى كَمْ كَمْ كَمْ جَيْسَانَهُ پَلَى  
دِيكَحَا اوْرَنَهُ بَعْدَ مِنْ دِيكَحَا جَاسَكَے گے۔“  
عم رسول سیدنا عباسؓ نے ایک دفعہ ارشاد فرمایا:-

يَا مُجَلِّ الْعَسْ وَ الْبَدْرِ الْمَنِيرِ إِذَا  
تَبَسَّمَ الشَّرُّ لِحَ الْبَرْقُ مِنْهُ اَنْشَأَ  
كَمْ مَعْجزَاتٍ رَأَيْتَ مِنْكَ قَدْ تَحْرَتْ  
يَا سَيِّدَ ذَكْرِهِ مَشْفِيَّ بَالْمَرْضِيِّ  
”اے سورج اور بدر منیر کو شرمندہ کرنے والے! تو جب مکرا ہے تو بکلی سی کوند جاتی ہے۔ ہم نے تمہے کتنے ہی معجزات دیکھے ہیں۔  
تمہے ذکر ہی سے بیماروں کو شفا ملتی ہے۔“

اَمُ الْمُؤْمِنِينَ سَيِّدُهُ عَائِشَةَ صَدِيقَتَهُ تَذَكِّرُهُ جَمَالُ يَوْمٍ فَرْمَأَتِيَ ہیں:-

لَوْرَ اَيْنَ حَسَنَ مُحَمَّدَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ تَقْتَلُنَ

marfat.com

Marfat.com

انفسہن

”اگر مصر کی عورتیں حضور ﷺ کے جمال کو دیکھتیں تو اپنے آپ کو قتل کرواتیں۔“

حسن یوسف پر کئیں مصر میں انگشت زنان سر کٹاتے ہیں ترے نام پر مردان عرب حضرت ابو بکر صدیقؓ نے اپنے لفظوں میں جمال رسول ﷺ کا یوں اظہار فرمایا:-

امین مصطفیٰ للخیر یدعو  
کضوء البدر زایلته الغمام  
”آپ امین مصطفیٰ اور خیر کی طرف پلانے والے ہیں۔ آپ چاند کی روشنی ہیں جس سے تاریکی چھٹ جاتی ہے۔“

حضرت عبد اللہ رواحہؓ نے اس بات کو اپنے انداز میں بیان فرمایا:-

لو لم تكن فيه ايات بينة  
لكان منظره بنبيك بالخير

”اگر آپ میں واضح معجزات نہ بھی ہوتے تو بھی آپ کے حسن و جمال کا نکارہ آپ کے نبی ہونے کی دلیل تھا۔“

ان تمام دلدادگان رسول ﷺ کے ارشادات سے اندازہ ہوتا ہے کہ ان کشتناں محبت نے کس انداز میں اپنے حبیب کو چاہا ہو گا۔

ایک سیدنا صدیق اکبرؒ کی دار تکی ہی قابل دید ہے۔ ایک موقع پر جب کفار نے انسیں مار کر ادھ مواف کر دیا۔ ہوش آنے پر لوگوں نے انسیں کچھ کھلانا چاہا تو انہوں نے جواب دیا:-

للله على ان لا اذوق طعاما ولا اشرب شرابا حتى ارى  
الرسول صلى الله عليه وآله وسلم الرسول الله ﷺ  
”مجھے اس ذات خدا کی حسم، اس وقت تک نہ کچھ کھاؤں گا نہ کچھ  
بیوں کا جب تک رسول ﷺ کا دیدار نہیں کر لیتا۔“

معنی حرم کنی تحقیق اگر  
مگری با دیدہ صدیق اگر

marfat.com

Marfat.com

## وقت قلب و مجر مرد نمی از خدا محظوظ ت مرد نمی

یہ ایک تاریخی حقیقت ہے کہ جہاں ہر دور اور ہر عہد میں اس محبوب کائنات ملکہ نبی ﷺ کے حضور ان کے چاہنے والے عقیدت و محبت کے گلاب پیش کرتے رہے، وہاں بھی کبھی ان سے بغض اور ان کے دین سے عداوت رکھنے والے بیمار ذہن ان کی شان میں زبان طعن بھی دراز کرتے رہے۔ تاہم یہ بھی حقیقت ہے کہ اوائل اسلامی سے اہانت رسول کے جرم قیمع کا ارتکاب کرنے والوں کو موت کی سزا دی جاتی رہی ہے۔ کہ ارض پر جہاں بھی اسلامی حکومت قائم ہوئی، وہاں شامِ رسول ملکہ نبی ﷺ کے لئے سزاۓ موت کا قانون راجح رہا۔ عہد رسالت، دور خلافت اور بعد میں مشرق و غرب کی تمام اسلامی سلطنتوں میں گستاخی کرنے والوں کو بہیشہ موت کی سزا دی جاتی رہی۔

بر صیریپاک و ہند میں انگریز نے اپنے مفادات کے لئے مسلمانوں کا اپنے نبی ملکہ نبی ﷺ سے رشتہ کمزور کرنے کا شیطانی منصوبہ بنایا۔ فاقہ کش مسلم کے تن سے روحِ محمد ملکہ نکال دینے کی سازش کی اور رسول ملکہ نبی ﷺ کی شانِ اقدس میں گستاخیوں کا نہ مومن سلسلہ بھی شروع کرایا۔ انگریزی استغفار کے عہد میں جو تعزیرات بنائی گئیں، اس میں گستاخ رسول ملکہ نبی ﷺ کے لئے سزا کا قانون نہ تھا اور وہی تعزیر پاکستان کے قیام کے بعد بھی جاری رہی۔ اور اب فیڈرل شریعت کورٹ کے تاریخی فیصلہ سے قانون تبدیل ہو کر اس جرم کے لئے سزاۓ موت مقرر کی گئی ہے۔ زیرِ نظر کتاب جناب قریشی صاحب کی سعادوت اذل کا ثبوت ہے جس میں انہوں نے توہینِ رسول ملکہ نبی ﷺ کرنے والوں کے لئے سزاۓ موت کے قانون کو تاریخی حوالوں سے ثابت کیا ہے۔ یہ کتاب جمالِ رسول کا دلکش تذکرہ اور قانون توہینِ رسالت کا تاریخی مجموعہ ہے۔ ان اور اُراق میں انہوں نے ان بجا طعن، دریدہ وہن لوگوں کا ذکر بھی کیا ہے جو اپنی دریدہ وہنی کے بہب مسلم حکومتوں یا مسلم خوام کے ہاتھوں موت کے گھٹ اترے اور خوش بخت شخصیات کا حال بھی بیان کیا ہے جو گستاخان رسول کو واصل جنم کر کے تختہ دار پر جھوول گئے۔

اس کتاب کا مطالعہ مسلمانوں میں اپنے رسول کریم ملکہ نبی ﷺ سے بھی اور گمری وابسگی پیدا کرے گا اور دشمنانِ رسول ملکہ نبی ﷺ کی سازشوں سے پشنے کے لئے انہیں تیار کرے گا۔ اپنے نبی ملکہ نبی ﷺ کی ذات سے کامل وابسگی کے بغیر دین کا دفع ممکن نہیں، شاید اس لئے

مولانا احمد رضا خان ”نے کہا تھا۔

دشمن احمد پر شدت کیجئے  
ملدوں کی کیا مروت کیجئے

عصر حاضر میں یہود و ہندو کی بڑھتی ہوئی سازشوں کا تقاضا ہے کہ مسلمانوں میں فروغ عشق رسول ﷺ کی زور دار تحریک برپا کی جائے میں سمجھتا ہوں اس ضمن میں فاضل مصنف جانب اسماعیل قریشی کی تازہ تصنیف مگر ان قدر کردار ادا کرے گی۔ میری دعا ہے کہ اللہ کریم ان کی یہ مسامی اپنی بارگاہ میں قول فرمائے اور ہم سب کو اپنی جان، مال، عزت، آبرو اپنے آقائے کریم ﷺ کے ناموس پر قربان کرنے کی توفیق مرحمت فرمائے کیونکہ:-

در دل مسلم مقام مصطفیٰ است  
آبروئے ما زنام مصطفیٰ است

میاں محبوب احمد

(چیف جسٹس لاہور ہائی کورٹ، لاہور)

۱۰ رمضان المبارک ۱۴۱۳ ہجری

22 فروری 1994ء

بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ

دیباچہ

جناب پروفیسر مرزا محمد منور

سابق ڈائریکٹر اقبال آکیڈمی، پاکستان

میرے مشق دوست جناب محمد اسماعیل ایڈووکیٹ تشریف لائے اور اپنی کتاب مستطاب ناموس رسول ﷺ اور قانون توہین رسالت کا مسودہ میرے پرورد فرمایا اور حکم دیا کہ اس مسودے کا مطالعہ کریں اور اپنے تاثرات بھی قلمبند کریں جو اس کتاب کے لئے تقریظ یا دیباچے کا کام دیں۔ میں نے عذر پیش کیا کہ حضرت یہ بڑا ہی نازک اور اہم دینی شرعی اور فقیhi مسئلہ ہے۔ اس مسئلے کے جملہ پہلوؤں پر کما حقہ کبھی مطالعہ نہیں کیا۔ فرمانے لگے میں نے تو عرض کیا ہے کہ مسودہ پڑھ لیں اور اپنے تاثرات قلم بند کر دیں، گویا انہوں نے اپنی طرف سے میرا کام آسان کر دیا مگر موضوع کی اہمیت کا بارہ امانت تو اتنا ہی کوہ گراں رہا جتنا کہ پہلے تھا۔

درحقیقت موضوع شروع ہی بارہ امانت سے ہوتا ہے۔ خداۓ تعالیٰ کا ارشاد ہے کہ ہم نے "الامانت" زمین، آسمانوں اور پہاڑوں کے سامنے پیش کی، وہ اس بارہ کو اٹھانے کی ہمت نہ کر پائے، ذر کر رہ گئے اور حامی نہ بھر سکے۔ آدمی نے حامی بھر لی اور بارہ امانت اٹھالیا۔ آدمی واقعی اس بارہ امانت کی تقاضوں سے بے خبر تھا کہ آیا عمد برآ ہو سکے گا؟ اسے معلوم نہ تھا۔ یوں گویا اس نے اپنے آپ کے ساتھ زیادتی کر لی۔

حضرت شاہ ولی رحمۃ اللہ علیہ اپنی کتاب عظمت ماب "حجۃ اللہ البالغہ" میں تحریر کرتے ہیں کہ الامانت کا مفہوم ہے صاحب اختیار و مسئولیت ہتایا جانا اور پھر اس اختیار اور مسئولیت کو احکام اللہ کے تابع رکھنا، بے اختیار عبادت تو فرشتے کرتے ہی رہے تھے، وہ ہر دم تقدیس و تسبیح میں معروف تھے، انحراف کرنی نہ سکتے تھے، لیکن اختیار رکھنا اور انحراف

نہ کرنا، اصل احکام اور ذمہ داری ہے، تو آئیہ الامانت کا لب باب یہ ہے احکام الہی کی روشنی میں اللہ کی طرف سے دی ہوئی خود عماری کا حق مسؤولیت ادا کرنے۔

خدا نے آدم کے پتلے میں اپنی روح پھونک دی۔ خالی روح نہیں بلکہ اپنی روح۔۔۔ اور اپنی فطرت کے مطابق از روئے جو ہر امکان اس کی فطرت بھی ہنادی۔ یعنی حسب حدیث رسول ﷺ ہر فرد بشر فطرت ہی کے مطابق پیدا ہوتا ہے۔ (بار امانت سے مدد بر آہونے کی الہیت لے کر آتا ہے) مگر بعد ازاں اس کے والدین اسے یہودی و مجوہ دفیرہ ہنادیتے ہیں، مراد ہے تربیتی ماحول اگر صراط مستقیم نہ ہو تو فرد بشر فطرت کے تقاضوں کو دبایتا ہے اور ادھر ادھر ہو جاتا ہے، فطرت کو ختم نہیں کر سکتا وہاں یا یہاں ہے مگر اس کو دبایتا ہے اور اس کو دبایتا ہے تو اپنے اصل کی طرف لوٹ آتا ہے ورنہ گمراہ ہو جاتا ہے، پھر اگر کوئی ولی حق مل جائے تو اپنے ساتھ ساتھ خگلائی ہوتی چلی جاتی ہے اور ایسا فرد "ولکنه اخْلَدَ إِلَى الْأَرْضَ" کا مصدق بن جاتا ہے۔ یہ نہیں کہ اللہ نے فرد آدم کو وہ داش و افر عطا فرمائی تاہم اسی پر اکتفا نہ کیا لہذا ساتھ ساتھ اپنی طرف سے لفظی ہدایت بھی ارسال کرتا رہا اور عملی ہدایت بھی، یعنی وحی بھی بھیجا رہا اور رسول بھی۔ حضرت سید قطب اپنی تفسیر قرآن میں "الامانت" کا مطلب امانت رسالت لیتے ہیں۔ آیا آدم اللہ کی انعام فرمودہ رسالتوں کے مطابق ہدایت یا بہو ہوتا ہے یا نہیں یعنی پوری اولاد آدم کے لیے رسالت پر عمل کرنا لازم رہا تاہم امانت رسالت کا معنی فقط رسولوں کے لیے ہے، آیا انہوں نے حق رسالت ادا کر دیا؟ یہی باعث ہے رسولوں نے اپنی اپنی قوم سے کہا "انی لکم رسول امین" میں ہوں ایک چیزبر، اور ایک مرد امین (یعنی رسالت اور امانت ساتھ ساتھ رہیں) دونوں جگہ مگر کامیغ، پھر ایک وقت آیا جب ساری کتابیں "الکتاب" میں دھل گئیں (ذالک الكتاب) اور اس طرح لفظی وحی صحیل کو پہنچ گئی۔ تمام رسول "الرسول" کے روپ میں شامل ہو گئے اور اس طرح عملی وحی اپنے کمال کو پہنچ گئی گویا سارے Prophets آخوند کار The Prophet کی معراج رسالت میں جذب ہو گئے۔ علامہ نے اس مطلب کو کس خوبصورت پیرائے میں بیان کیا ہے:-

شعلہ ہے اور صد ابراہیم سوخت  
۲ چاغ کے نوٹ  
márfat.com

واضح ہوا کہ تمام پیغمبران خدا علی بنینا و علیم السلام، محمد مصطفیٰ ہی کی تخلیلی صورتیں تھیں۔ بقول علامہ اقبال:-

**"All Prophet of Allah were Muhammad in the Making"**

قرآن "الکتاب" اسی لے سبق کتب کی تقدیر کرتا ہے اور حضور نبی اکرم ﷺ تمام رسولوں کی، اسی طرح ہر رسول کا یہ ارشاد کہ وہ ایک مرد امین ہیں پایان کار، نکرہ کا یہ مسیح بھی معرفہ کا مسیح بن گیا اور نبی اکمل و اکرم کا خطاب "الامین" قرار پایا۔ آپ ﷺ کو کفار و مشرکین نے۔۔۔ بشمول ابو جمل۔۔۔ الامین کے لقب سے پہلے ملقب کیا اور اللہ نے رسالت بعد میں انعام فرمائی۔ اس طرح جمال رسالت مکمل ہو گئی، وہاں ساری امانتیں (رساتیں) مل کر "الامین" ہو گئیں۔

خدا فردوس اعلیٰ میں حفیظ جالندھری صاحب کو جگہ دے، انہوں نے ایک مصرع میں ساری کمالی بیان کر دی۔

**"امیں بن کر امانت آمنہ کی گود میں آئی"**

یہی تھی وہ الامات جس کے ضمن میں حضور اکرم و اکمل ﷺ نے جمعۃ الوداع کے موقع پر ایک لاکھ سے زیادہ سامعین کرام یعنی اپنے اصحاب سے دریافت فرمایا "هل بلغت رسالتی" کیا میں نے الامانت ادا کر دی؟ جب بات یہاں تک پہنچ گئی تو کویا شرط ایمان، توحید اللہ اور رسالت محمدی ﷺ کا دل سے اقرار قرار پائی۔ الرسول جب مبعوث ہو گئے اور حق ابلاغ رسالت ادا ہو گیا اور ساتھ ہی خدا نے اپنی گواہی کے طور پر "امانت نعمت" کی آیت بھی نازل کر دی تو اب جس طرح شرک فی اللہ جرم کفر ہے، اسی طرح اور بالکل اسی طرح شرک فی الرسالت بھی جرم کفر ہے۔ آسمان پر ارحم الرحمین اور زمین پر رحمتہ للطیین اور بس چنانچہ قرآن کریم میں کوئی درجن بار خدائے تعالیٰ نے اس مضبوط کو دہرا دیا ہے کہ "جس نے محمد ﷺ کی اطاعت کی اس نے خدا کی اطاعت کی۔۔۔

"اطاعت کرو خدا کی اور الرسول (محمد ﷺ) کی"۔۔۔ خدا کی توحید کا قائل موحد تو شاید کھلا سکے مگر مومن وہی کھلا سکتا ہے جو خدا کی "وحدت" کے ساتھ ساتھ الرسول کی "وحدت" بھی تسلیم کرے، لہذا جو فرد اب کسی اور رسول کی آمد کا امکان بھی ذہن میں لائے، وہ اہل ایمان کے ملتے سے باہر، وہ مسلمان ہو تو مرتد ورنہ کافر اور مستوجب سزا، میلہ کی طرح۔۔۔ وہ میلہ جس نے، عالمی نو تکمیل کے لئے شرک کیا اور پھر

اس شرک کو شراکت قرار دیا، مولانا جیب الرحمن خان شیروانی نے اپنی کتاب "سیرو الصدیق" میں مسیلہ کے خط کی عبارت نقل کی ہے، جو مسیلہ نے بخوبی اکرم ﷺ تحریر کیا تھا۔

"من مسیلمة رسول الله الی محمد رسول الله فانی قد اشتراکت معک فی الامر وان لنا نصف الارض و لقريش نصفها ولكن قريشان قوم يعتدون۔"

ترجمہ:- "رسول خدا مسیلہ کی طرف سے رسول خدا محمد ﷺ کی طرف، رسالت میں مجھے تمہارا شریک اور حصے دار بنا یا گیا ہے۔ آدمی زمین ہماری اور آدمی قریش کی لیکن قریش کی قوم اپنی حد میں رہنے والی نہیں۔"

اس کے جواب میں فرمان ذیل رسالت مدینہ سے جاری ہوا:-

من محمد رسول الله الی مسیلمة الكذاب۔۔۔ اما بعد فالسلام علی من اتبع الهدی فان الارض لله يورثها من يشاء من عباده و العاقبة للمنتقين۔۔۔"

ترجمہ:- "الله کے ہم سے شروع کرتا ہوں جو بدارم کرنے والا اور بے حد صران ہے۔۔۔ محمد رسول الله ﷺ کی طرف سے مسیلہ کذاب کے ہم، بعد حمد و شکر پس سلام ہوا اس پر جو راه راست کی چیزوں کرے، پھر یہ امر حقیقی یاد رہے کہ ساری زمین اللہ کی ہے اور وہ اپنے بندوں میں سے جس کو چاہے اس زمین کا وارث و مالک ہے اس کا

ہے۔۔۔ عاقبت ان کے لئے ہے جو تقویٰ پر کارند ہیں۔"

حالات نہایت نازک تھے۔ قبائل عرب کی اکثریت، جن کے دلوں میں ایمان ابھی رائج نہ ہوا تھا، رسول اللہ ﷺ کی رسالت سے مرتد اور باقی ہو گئی۔ بعض قبائل نے یہ کہا کہ ہمارا عمد و میان تو محمد ﷺ سے تھا، وہ اب فوت ہو چکے ہیں۔۔۔ ابو بکرؓ کون ہوتے ہیں، ہم سے زکوٰۃ کا مطالبہ کرنے والے، ابو بکر کے ساتھ ہمارا کوئی عمد و میان نہ

تھے۔ اس مضمون کا اعلیٰ شعر ذیل جو حبیہ شاعر نے کہا۔

اطعنا رسول الله ما كان بيننا!

فيما لعباد الله ما لا بي بكر!!

ترجمہ:- "ہم نے رسول خدا کی اطاعت کی جب تک وہ ہم میں موجود رہے۔ پھر اب اے اللہ کے بندو! ابو بکرؓ کا ہم پر کون سا حق بنتا ہے۔"

ان انتہائی بڑک حالات میں بھی امام عاشقان رسول مقبولؓ سے مراد ہے۔ ابو بکر صدیقؓ نے نہ زکوٰۃ میں کوئی رعایت کی اور نہ کوئی مملت دی۔ رسالت کے پاغیوں کی سرکوبی کے لئے عساکر تیار کیے اور اپنے صحابی مشیروں کی مرضی کے خلاف ان پاغیوں کے شکروں پر حملہ آور ہونے کے لئے روانہ کر دیا اور اس وقت تک چین سے نہ بیٹھے جب تک پاغیان رسالت کا قلع قلع نہ ہو گیا اور جب تک وہ، جو نا سمجھی میں پاغیوں کا ساتھ دینے لگ گئے تھے، نادم ہو کر اسلام کی طرف نہ لوٹ آئے۔ لب لباب یہ کہ محمد مصطفیٰ ﷺ کی رسالت کے روپ میں یہ منصب اپنے کمال کو پہنچ کیا اللہ اتمام پذیر ہو گیا۔ اب جو فرد بھی دعوائے نبوت کرے، وہ میلہ کی طرح مشرک و کافر ہے، شریک نبوت نہیں، وہ باقی ہے اور اپنے متعین سیاست گردن زدنی، قرآن کا فصلہ، رسول خدا ﷺ کا حکم اور صدیق اکبرؓ کا عمل۔۔۔ معاملہ بیٹھ کے لئے طے ہو گیا۔ اسلام سے انحراف یا ادعاء نبوت محمد مصطفیٰ ﷺ کے احکام الہی کی روشنی میں استوار کردہ نظام کے خلاف بغاوت ہے، خواہ وہ بغاوت حزنی اور گروہی ہو، خواہ انفرادی، مسلمان من حث الاamt یہ گستاخی برداشت نہیں کر سکتے۔ رہا کسی شخص کا خود برآوراست حضور نبی اعظم ﷺ کو ہدف دشام بنانا تو یہ وہ امر ہے جو کبھی کوارا نہیں کیا گیا۔ ایسے گستاخوں کو خود آنحضرت ﷺ نے اپنے حکم یا ایماء سے قتل کر دیا۔ قاضی عیاض نے اپنی کتاب "الشفاء" میں ایسے کئی افراد کا ذکر کیا ہے جن میں کعب بن اشرف، ابو رافع، ابن خطل اور اس کی لو عذری، نظر بن حارث، عقبہ بن ابی معین وغیرہ جو حضور نبی اکرم ﷺ کے امریا ایماء پر قتل ہوئے، کسی کو حضرت خالدؓ بن ولید نے قتل کیا، کسی کو حضرت زیدؓ نے، کسی کو علیؓ بن ابی طالب نے۔ حضرت علیؓ نے ایک ایسے شخص کو زندہ چلوا دیا جس نے خود ان کو خدا کی صفات سے موصوف کر کے اور اس طرح رسول اللہ ﷺ کی مرکوزت کو ختم کرنے کی کوشش کی

تم۔ قاضی عیاض نے حضرت جعفر بن صادقؑ کے والد بزرگوار محمد کی روایت سے حضرت حسینؑ بن علی بن ابی طالب کا قول برداشت حضرت علیؑ نقل کیا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا جو کسی بھی نبی کو مکمل دے، اس کو قتل کر دو اور جو میرے اصحاب کو مکال دے اسے کوڑوں کی سزا دو۔ ایک شخص کی بابت قاضی عیاض نے ابن قانع کی روایت سے تحریر کیا ہے کہ اس نے رسول خدا ﷺ کی خدمت میں عرض کیا کہ میرا والد آپ ﷺ کے بارے میں نازبا باعثیں کرتا تھا لذائیں نے اسے موت کے گھاث ائمہ روایت یہ ہات (ایک فرزند کا اپنے باپ کو قتل کرنا) رسول اللہ ﷺ کو ناگوار شہ گز ری۔

قرآن کریم کا واضح ارشاد ہے:-

”النَّبِيُّ أَوْلَىٰ بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنفُسِهِمْ وَإِذَا وَجَهُوكُمْ—  
أَمْهَاتُهُمْ——“

”رسول خدا اہل ایمان کو خود اپنی جانوں سے عزز تر ہیں۔—  
اور حضور کی ازواج اہل ایمان کی مائیں ہیں۔—“

نبی اکرم ﷺ کے بعد روح اسلام کے سب سے بڑے رمز شناس ٹانی اشخین اذھاری الغار، حضرت ابو بکر صدیقؓ نے رسول خدا ﷺ کے خلاف جمل گروہ اور جماعتی بغاوتوں کا سر کچل رہا، وہاں رسول خدا ﷺ کی شان میں گستاخی کے مرتعکب فرد کو بھی مستوجب سزاۓ قتل جانتے ابو بکر احمد بن علی بن سعید نے اپنی کتاب سند ابی بکرؓ میں تمنی حوالوں سے ذکر کیا ہے کہ ایک شخص نے حضرت ابو بکرؓ سے گستاخی بے اربی اور خیرہ سری کا رویہ اختیار کیا۔ حاضرین میں سے کسی نے کہا، اجازت دیں، میں اس کا سراڑا دوں۔ حضرت ابو بکرؓ نے فرمایا، نہیں فقط رسول خدا ﷺ کی شان میں گستاخی کرنے والے کی سزا موت ہے، رسول خدا ﷺ کے سوا کسی دوسرے کی یہ شان نہیں۔—

قاضی عیاض نے ”کتاب الشفاء“ میں ذکر کیا ہے کہ عمر بن عبد العزیزؓ کی خدمت میں کسی نے لکھ بھیجا کہ فلاں شخص حضرت عمرؓ بن الخطاب کی بابت نازبا کلمات کہتا ہے، کیا میں اسے قتل کر دوں؟ عمر بن عبد العزیزؓ نے جواب دیا، فقط رسول خدا ﷺ کی یہ شان ہے کہ ان کی ذات سے متعلق گستاخی کرنے والے کو سزاۓ قتل دی جائے۔ یاد رہے کہ اہل امت عمر بن عبد العزیزؓ کو ان کے عدل اور درع کے باعث خلیفہ خامس کہتے ہیں۔

قاضی عیاض نے ہی ذکر کیا ہے کہ خلیفہ عباسی ہارون الرشید نے حضرت امام مالک“

سے دریافت کیا کہ شام رسول ﷺ کیا سزا ہے؟ عراقی فقہاء کتنے ہیں ایسے شخص کو کوڑوں کی سزا دی جائے۔ اس پر حضرت امام مالک "جلال میں آگئے اور فرمایا اگر رسول خدا کو دشام کا ہدف بنایا جائے گا تو امت باقی نہیں رہے گی۔ جو شخص انبیاء کو دشام دے اس کی سزا قتل ہے اور جو شخص اصحاب رسول ﷺ کو سب دشام کا نشانہ بنائے، اسے کوڑوں کی سزا دی جائے یہ بھی یاد رہے کہ فقه اسلامی میں حضرت امام مالک "کو امام الائمه تسلیم کیا جاتا ہے۔ ہارون الرشید نے عراقی فقہاء کا ذکر کیا ہے کہ انہوں نے شام رسول ﷺ کی سزا کوڑے بتائی ہے۔ خدا جانے وہ کون فقہاء تھے۔ عراقی فقہاء کے امام ابوحنیفہ کا اپنا قول ہے کہ شام رسول ﷺ کی سزا قتل ہے، اور یہی عالم شوافع اور حنبلہ کا ہے جیسا کہ جناب محمد اسماعیل قریشی صاحب نے واضح کیا ہے۔ میں مزید حوالوں سے گریز کرتا ہوں۔ صحابہ کرامؓ میں سے حضرت ابو بکر صدیقؓ اور حضرت علیؓ کے حوالے کو کافی جانتا ہوں اور فقہائے عظام میں حضرت امام مالکؓ پر اتفاق رکتا ہوں۔۔۔ یہ فیصلہ یا نتویٰ تقریباً ہر اسلامی سلطنت میں تافذ رہا، چنانچہ یہ فیصلہ سلطان ملاح الدین ایوبی نے بھی تافذ کیا اور جلال الدین اکبر نے بھی۔۔۔

میرے کرم فرمایہ اسماعیل قریشی نے دیگر بہت سے متعدد حوالے دے رکھے ہیں اور ان حوالوں کو جھٹلایا نہیں جاسکتے۔ قریشی صاحب کی یہ تصنیف یقیناً تدریکی لگاہ سے دیکھی جائے گی اور تمہارا دل کے سینوں میں چہار غصہ عشق رسول ﷺ کو روشن تر کرنے میں مدد ہو گی۔ یہ زمانہ اپنی روح کے اعتبار سے مادے پر استوار تعقل کا وکار ہے۔ مسلمان بھی اسی مادی ماحول سے متاثر ہو کر ایمان کو احکام خدا اور رسول ﷺ کی روشنی میں جانپتے کے بجائے یورپی مادی تعقل کی میزان پر تولتے ہیں۔۔۔ ہر زمانے میں ایک مزاج ہوتا ہے اور اپنی غیرت اور خودداری سے غافل ہو جانے والے پارہا رنگ زمانہ میں رنگ جاتے ہیں، خواہ ان کا عقیدہ طور زمانہ سے قطعاً مختلف روشن کا مقاضی کیوں نہ ہو۔ حضرت علامہ اقبال نے بلا سبب تو نہیں کہا تھا۔

اے چی از ذوق و شوق و سوز و درد  
می شناشی عصر ما با ما چہ کرو!  
عصر ما مارا زما بیگانہ کرو!  
از جمال مصلحت

اس غفلت کی پیدا کردہ محرومی کا مادا بھی ہے کہ اہل امت کی روحوں میں سوز عشق مصطفیٰ ﷺ کی تپش تیز کر دی جائے۔ جناب محمد اساعیل قریشی صاحب کی یہ زیر نظر تصنیف نیس و لطیف اسی امر کی جانب ایک مخلصانہ کوشش ہے۔ خدا قریشی صاحب کو ان کی محنت کا روحلانی اجر عطا فرمائے اور انہیں سایہ دامان رحمت نبی ﷺ سے ہر دو جہاں میں صرت یاب رکھے اور اسی طرح ان سب احباب کو بھی، جنہوں نے محمد اساعیل قریشی صاحب کو اس کتاب کی تیاری میں کسی طرح کی بھی مدد بہم پہنچائی اور ان بحاج صاحبان کو بھی، جن کی اسلام شناسی اور دین دوستی نے ان کو صحیح فیصلے تک پہنچایا۔۔۔ آمین، ثم آمین۔

حق تو یہ ہے کہ میں اس عظیم الشان کتاب کی تقریظ کماحتہ نہیں لکھ سکا، لکھ سکتا بھی نہیں۔۔۔ جہاں تک میں سمجھ سکا ہوں، جناب محمد اساعیل قریشی نے تقریظ کے بنانے میرے نام کو اپنی کتاب میں شامل کر کے مجھے عزت بخش اچاہی تحی اور بس۔ خدا ان کی عزت اور ان کے ایمان میں روز افزود اضافہ کرے۔ د السلام

پروفیسر مرزا محمد منور  
سابق ڈائریکٹر اقبال اکیڈمی، پاکستان لاہور  
مورخہ ۹ جنوری ۱۹۹۴ء

بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ

الْحَمْدُ لِلّٰہِ وَحْدَهُ وَالسَّلَامُ عَلٰی مَنْ لَا نَبِيٌّ بَعْدَهُ

اَمَا بَعْدُ

حضرت خواجہ سید نفیس الحسینی شاہ

محب گرائی جناب محمد اسماعیل قریشی کاشمیر پاکستان کے صفوں اول کے وکلاء میں ہوتا ہے۔ پرہم کورٹ کے سینئر ایڈوکیٹ ہیں۔ ان چند لوگوں میں سے ہیں جنہوں نے پیشہ وکالت کے ذریعے اسلام کی گرفتار خدمات انجام دی ہیں۔ عشق رسول ملٹھیہ کم اور حمیت اسلامی کا جو ہر ان کی بیعت کا خاصہ ہے۔ آئئے دن عدالت کے ایوانوں میں ان کے جوش ایمانی کی گونج سنائی رہتی ہے۔ جب بھی کسی سرپرے نے دین اسلام یا حضور نبی کرم ملٹھیہ کے بارے میں حد ادب سے تجاوز کیا، جناب قریشی صاحب ششیر بے نیام ہو کر سانے آگئے اور آخر سے یغز کردار تک پہنچا کر دم لیا۔ اس کی متعدد مثالیں موجود ہیں۔

وکلاء کے وسیع طبقے میں قریشی صاحب ایک منفرد شخصیت کے حوالی ہیں۔ اللہ تعالیٰ نے قانونی جنت سے حفاظت اسلام کا عظیم کام ان سے لیا ہے۔ حال ہی میں انہوں نے "اقناع قادریت آرڈیننس" کے مقدمے کی جس جانشناختی، دل سوزی اور دردمندی سے پیروی کی اور بالآخر کامیابی کا تمغہ افخار حاصل کیا، وہ ان کا خاص حصہ ہے جس پر وہ لاائق صد مبارکباد ہیں۔ اس کام بے پناہ جذبے کے بغیر انجام نہیں دیے جاسکتے۔

حضور نبی کرم ملٹھیہ کی ذات گرائی کے ساتھ انہیں والہانہ عشق ہے جس کے تفاسی سے وہ ناموس رسول ملٹھیہ کے مسئلے میں انتہائی جذباتی نظر آتے ہیں اور آخر کیوں نہ ہوں، ایک پکا اور چا مسلمان اس کے علاوہ کوئی دوسرا راستہ اختیار کرہی نہیں سکتا۔ قریشی صاحب نے "قانون توہین رسالت" کے مسئلے میں عدالت کے ایوانوں میں اپنے قوی عقلی و شرعی دلائل سے یہ ثابت کیا ہے کہ توہین رسالت کے مرتعکب کی سزا صرف اور صرف موت ہے۔ اس مسئلے میں ان کی وسعت معلومہ اور مہارت فن کا کچھ اندازہ

ان کی ذری نظر تالیف "ناموس رسول ﷺ اور قانون توہین رسالت" سے کیا جاسکتا ہے جو تمام تر "قرآن و سنت" قانون و نکائز اور تاریخ کے آئینے میں "پیش کی گئی ہے۔ اس کتاب میں جناب قریشی صاحب نے مرکز عشق محبت حضور نبی کریم ﷺ پر ندا ہونے والے قرن اول کے جانشیران و شہیدان ملت کے ساتھ ماضی قریب کے سرفراشان رسالت کا تذکرہ بھی کیا ہے، جس سے یہ بات پایہ ثبوت کو پہنچ جاتی ہے کہ ناموس رسول ﷺ کا عقیدہ اور گستاخ رسول ﷺ کی سزا کا مسئلہ قرن اول ہی سے مسلسل و متواتر قطیعی اور اجتماعی چلا آ رہا ہے۔ جناب قریشی صاحب نے ایک وفادار امتی ہونے کے ناطے ناموس رسالت کے مقدمہ میں اپنی وکالت کا حق ادا کیا ہے۔ اللہ تعالیٰ ان کی سعی قول فرمائے اور ہر روز حضرت حضور ختم المرسلین ﷺ کی شفاعت سے سرفراز فرمائے۔

احترمی الحسینی  
شیخ منزل، کریم پارک، لاہور  
۶ رمضان المبارک ۱۴۲۳ ہجری  
۱۸ فروری ۱۹۹۴ء

بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ

## عرض مصنف

(توہین رسالت کے مقدمہ کا تاریخی پس منظر)

مسلمان اپنے آقا و مولا حضور سرور عالم ﷺ کے نام و ناموس پر مر منٹے اور اس کی خاطر دنیا کی ہرجیز قربان کرنے کو اپنی زندگی کا ماحصل سمجھتے ہیں۔ اس پر تاریخ کی کسی جرح سے نہ ٹوٹئے والی ایسی شادت موجود ہے جو ایک مسلمہ حقیقت بن چکی ہے۔ اس لئے مسلمانوں کو خواہ وہ ایشیا ہو یا یورپ، افریقہ ہو یا کوئی اور خلک ارض، جہاں بھی اقتدار ماحصل رہا، وہاں کی عدالتون نے اسلامی قانون کی رو سے شامناں رسول ﷺ کو سزاۓ موت کا فیصلہ سنایا۔ اس کے بعد عکس جب کبھی یا جہاں کہیں ان کے پاس حکومت نہیں رہی، وہاں جانشیاران تحفظ نہیں رسالت ﷺ نے غیر مسلم حکومت کے رائجِ وقت قانون کی پرواکیے بغیر گستاخان رسول ﷺ کو کیفر کردار تک پہنچایا اور خود ہنستے مسکراتے تختہ دار پر چڑھ گئے۔

بر صیریپاک و ہند میں بر طالوی دور استعمار سے قبل، حتیٰ کہ مغل شہنشاہ اکبر کے سیکولر دور میں بھی شامم رسول ﷺ کو سزاۓ موت دی گئی۔ لیکن جب اس ملک پر سازشوں کے ذریعے انگریزوں کا غاصبانہ قبضہ ہوا تو انہوں نے توہین رسالت ﷺ کے اس قانون کو یکسر موقوف کر دیا۔ پھر انگریز حکومت ہی کی شہرہ پر جب ہندوؤں، آریہ سماجوں اور مہاجریوں نے مسلمانوں کی دل آزاری کرتے ہوئے پیغمبر اسلام علیہ الصلوٰۃ والسلام کی ذات گرامی پر حملے کرنے شروع کر دیئے تو مسلمانوں نے شامناں رسول ﷺ کو قتل کر کے اقرار جرم کرتے ہوئے دار و رسن کی روایت کو از سر نو زندہ کیا۔ مسلمانوں کے احتجاج اور مولانا محمد علی جوہرؒ کی تحریک پر اس وقت کی قانون ساز

اپریل 1927ء میں ایک معقولی سی دفعہ 295 کا تحریرات ہند میں اضافہ کیا، جس کی رو سے توہین مذہب کے جرم کی سزا دو سال تک قید یا جرمانہ مقرر ہوئی، لیکن اس سے مسلمانوں کی اونک شوکی نہ ہو سکی۔

پاکستان کے معرض وجود میں آنے کے بعد یہ توقع تھی کہ یہاں توہین رسالت مذہبیہ کے جرم کی شرعی سزا، سزاۓ موت کا قانون پھر سے بحال ہو جائے گا، لیکن کسی بھی مخففہ یا حکومت کو اس بارے میں پیش رفت کی توفیق نصیب نہ ہوئی، اسی اثناء میں اسلام و شمن قوتون نے پاکستان کی اسلامی ریاست کو ختم کرنے کے لئے سازشوں کا جبل سارے ملک میں بچا دیا۔ زر خرید ایجنسیوں کے ذریعہ یہاں کے نوجوانوں کو دین سے برگزشت کرنے کے لئے لا دینی لڑپڑ بھی پھیلانا شروع کر دیا گیا۔ اس سلسلہ میں ایک کیونٹ مشائق راج کا ذکر ضروری ہے جس کی اشتعال انگلیزی قانون توہین رسالت اور اس کتاب کی تصنیف کا باعث تھی۔ اس کی خدمات روں کی حکومت نے حاصل کی ہوئی تھیں۔

مشائق راج نے 1983ء میں Heavenly Communism (آنفل اشتہلیت) نامی ایک کتاب لکھی جو ملک کے تعلیم یا فہرست مفت تقسیم کی گئی۔ یہ کتاب راقم الحروف کو جس سیاسی صادق اکرام نے لا کر دی۔ اگرچہ میں مصنف کے مبلغ علم سے واقف تھا، مگر یہ دیکھنے کے لئے کہ اس کتاب میں کیوزم کا نہ ہی نتھے نظر سے کس طرح جائزہ لیا گیا ہے، میں نے کتاب پڑھنا شروع کی۔ جیسے جیسے کتاب پڑھتا گیا، میری قوت پرداشت جواب دیتا چلی گئی۔ مجھ پر غم و غصہ کی جو کیفیت طاری ہوئی وہ ناقابل بیان ہے۔ اس کتاب میں نہ صرف اللہ سبحانہ و تعالیٰ کے ساتھ تشریف کیا گیا بلکہ مذاہب اور ادیان کا بھی مذاق اڑایا گیا تھا۔ دینی پیشواؤں کو ”مذہبی شیطان“ کما گیا، انبیاء کرام علیہم السلام پر نہایت گھٹھا اور سو قیانہ جملے کئے گئے اور انتہا یہ کہ حضور ختمی مرتبہ مذہبیہ کی شان میں بھی مستاخی کی جسارت کی گئی۔ میں نے نہایت صبر و ضبط سے کام لیتے ہوئے در لذ ایسوی ایشن آف مسلم جیورسٹس (پاکستان زون) کا اجلاس طلب کیا، جس میں پاکستان کے ہمور علمائے دین کے علاوہ بیرون ملک سے عالم اسلام کے دو ممتاز اسکارزڈ اکٹھر ریج الدین علی اور پروفیسر سعید صالح نے بھی شرکت کی۔ سب علماء کا متفقہ فتویٰ تھا کہ شاتم رسول مذہبیہ واجب القتل ہے، لہذا حکومت سے مطالبہ کیا گیا کہ وہ اس بیباک کتاب کو فوری طور پر ضبط کر لے اور بغیر کسی تأخیر کے توہین رسالت مذہبیہ کا قانون پہا کر اے نافذ العمل کر دیا جائے، تاکہ

آنندہ کسی بد بحث کو اہانت رسول ﷺ جرأت نہ ہو سکے۔ لاہور ہائی کورٹ بار ایسوی ایشن اور ہار کونسل نے بھی راقم کی تحریک پر مشاہق راج کو بار کی رکنیت سے خارج کر دیا اور حکومت سے مطالبہ کیا کہ اسے گرفتار کر کے عبرت ناک سزا دی جائے اور اس نپاک کتاب کی ساری کاپیاں فوری ضبط کر لی جائیں۔ اللہ لاہور کو جب اس کتاب کی اشاعت کا علم ہوا تو ان کے جذبات مشتعل ہو گئے اور حکومت نے امن و امان کی صورت حال اور بار ایسوی ایشن کی قرارداد کے پیش نظر اسے زیر دفعہ 295 اے گرفتار کر لیا، کیونکہ تعزیرات پاکستان میں اس وقت تک توہین رسالت ﷺ جیسے عجین اور انتہائی دل آزار جرم کی کوئی سزا مقرر نہیں تھی۔ ملک عزیز کے تمام مکاتب فکر کے علماء، دکلاء، بار ایسوی ایشنز اور دینی تنظیموں نے حکومت سے مطالبہ کیا کہ اس سلسلہ میں فوری طور پر قانون سازی کی جائے۔ پاکستان کے قوی اخبارات نے بھی اس کی تائید کی اور اس کی حمایت میں اداریے لکھے۔ بالآخر اسلامی نظریاتی کونسل نے اسلامیان پاکستان کے اس مطالبہ کا نوشیا اور شیخ غیاث محمد سابق اثاری جزل کی تحریک پر حکومت سے سفارش کی کہ توہین رسالت ﷺ اور ارتاد کی سزا، سزاۓ موت مقرر کی جائے۔ اس کے باوجود حکومت وقت نے اس ناک مسئلہ کو مستحق توجہ نہ سمجھا، لہذا راقم المروف نے فیڈرل شریعت کورٹ میں اس وقت کے صدر پاکستان جزل محمد فیاء الحق اور تمام صوبوں کے گورنزوں کے خلاف اسلامی جمورویہ پاکستان کے آئین کی دفعہ 203ء کے تحت 1984ء میں اپنے ساتھ تمام مکاتب فکر کے علماء، سپریم کورٹ اور ہائی کورٹ کے سابق بچ صاحبان، سابق وزراء، قانون، سابق اثاری جزل، سابق ایئر ووکیٹ جزل، لاہور ہائی کورٹ ہار اور دیگر ہار کونسلوں کے صدر صاحبان سمیت ایک سو پندرہ شریبوں کو شامل کر کے شریعت ٹیشن نمبر ۱/۱ ایل 1984ء دائر کی۔ مقدمہ کی ساعت کا آغاز راقم المروف کی بحث سے شروع ہوا۔ عدالت نے عوام الناس کے نام نوش جاری کر دیئے تھے۔ کرہ عدالت اور اس کے پاہر ہر روز عوام کا ہجوم اس مقدمہ کی کارروائی کی ساعت کے لئے موجود ہوتا۔ اس مقدمہ کی ساعت کے دوران عجیب و غریب واقعات پیش آئے، جن میں دو بڑے دلچسپ اور قابل ذکر ہیں۔ اس ٹیشن میں سابق بچ لاہور ہائی کورٹ جانب جسٹس چودھری محمد صدیق بھیثیت فرق اول ہمارے ساتھ شامل تھے، جب کہ دوسری طرف سے ان کے صاحزادے جانب جسٹس خلیل الرحمن رہمے، جو اس وقت ایئر ووکیٹ جزل تھے، پیش ہوئے۔ میں نے عدالت کی

توجہ اس طرف مبذول کرائی کہ اس تاریخی مقدمہ میں ہاپ جیٹا ایک دوسرے کے مقابلہ ہیں، لیکن حقیقت یہ ہے کہ بیٹھے نے شریعت ہبیش کی کامل طور پر حمایت کی اور تمام صوبوں کے ائمہ ووکیٹ جائز نے بھی اس ہبیش کی تائید میں دلائل پیش کئے اور عدالت سے درخواست کی کہ اس درخواست شریعت کو منظور کر لیا جائے، ڈاکٹر سید ریاض الحسن گیلانی ڈپٹی ائمہ امامی جزل نے، جو حکومت پاکستان کی جانب سے پیش ہوئے، ہمارے اس موقف سے اتفاق کیا کہ شامم رسول ﷺ واجب القتل ہے، لیکن یہ قانونی اعتراض اٹھایا کہ فیڈرل شریعت کو رٹ کو اس کی ساعت کا اختیار نہیں ہے، فیڈرل شریعت کو رٹ کے پیش نظر ایک اور سلسلہ بھی تھا کہ آیا شامم رسول ﷺ کی سزا کا معاملہ قانون ساز اسمبلی سے متعلق ہے یا فیڈرل شریعت کو رٹ اس بارے میں وفاق پاکستان کو حکم نامہ جاری کرنے کی مجاز ہے۔ بہرحال فریقین کے دلائل کی ساعت کے بعد وفاقی شرعی عدالت نے اپنا فیصلہ محفوظ کر لیا۔ اسی اثناء میں ایک اور شخصیں واقعہ رونما ہوا۔ ماہ جولائی 1984ء میں ایک خاتون ائمہ ووکیٹ عاصہ جماعتیگیر نے اسلام آباد میں منعقدہ ایک سینیار میں تقریر کرتے ہوئے مسلم انسانیت حضور ختمی مرتبہ ﷺ کی شان میں کچھ ایسے نازبا الفاظ استعمال کیے جو سامعین اور امت سلسلہ کی دل آزاری کا باعث تھے، جس پر سینیار میں ہنگامہ بہپا ہو گیا۔ جب یہ خبر اخبارات میں شائع ہوئی تو ولڈ ایسوی ایشن آف مسلم جیورش نے اپنے خصوصی اجلاس میں پاکستان کے تمام سربراہ آور دہ علامہ اور دکلاء کی جانب سے اس کی پر زور مدد کرتے ہوئے حکومت سے مطالبہ کیا کہ وہ فوری طور پر شامم رسول ﷺ کے بارے میں سزاۓ موت کا قانون منظور کرے اور فیڈرل شریعت کو رٹ سے بھی درخواست کی گئی کہ وہ شریعت ہبیش پر اپنا فیصلہ صادر کرے۔ اسلامی جذبے سے سرشار خاتون مرحومہ آپا شارفاطر نے اس قابل اعتراض تقریر کا قوی اسمبلی میں ختنی سے نوش لیا اور پھر راقم المحرف کے مشورے سے قوی اسمبلی میں تعزیرات پاکستان میں ایک منفرد فحہ 295 سی کا بل، جس کی رو سے شامم رسول ﷺ کی سزا، سزاۓ موت تجویز کی گئی، پیش کیا اور اس سلسلہ میں اس وقت کے وزیر قانون و انصاف جناب اقبال احمد خان سے طاقت کی لیکن انہوں نے اس بل کی حمایت سے اس لیے مغذرات کا انعام کیا کہ قرآن میں اس کی سزا مقرر نہیں۔ اس کے علاوہ غیر متوقع صورت حال اس وقت پیدا ہوئی جب کئی اسلامی ذہن رکھنے والے اداکیں اسمبلی بھی اس بل سے پوری طرح متفق نہیں تھے

کیونکہ وہ توہین رسالت ملکہ نبیلہ جیسے عجین جرم کے لئے صرف عمر قید کی سزا کافی سمجھتے تھے، لیکن جب یہ بل اسمبلی میں جنت مکانی آپا شار فاطمہ مرحومہ نے پیش کیا تو مسلمانوں کے متفقہ مطالبہ کے پیش نظر کسی کو اس کی مخالفت کی جرأت نہ ہو سکی، البتہ وزارت قانون کی طرف سے اس بل میں یہ ترمیم کر دی گئی کہ شاتم رسول ملکہ نبیلہ کی سزا، سزا نے موت یا عمر قید ہو گی۔ اس طرح دفعہ 295 سی کا تعزیرات پاکستان میں اضافہ کر دیا گیا۔ لیکن، چونکہ اس دفعہ سے راقم الحروف، مرحومہ آپا شار فاطمہ، علامے کرام، ولاء اور مسلمان عوام مطمئن نہیں تھے، اس لئے دوبارہ فیڈرل شریعت کورٹ میں 295 سی کو راقم نے مسلم ماہرین قانون کی تنظیم کی جانب سے اس بنا پر چیخ کر دیا کہ توہین رسالت کی سزا بطور حد سزا نے موت مقرر ہے اور حد کی سزا میں کمی یا اضافہ کرنے کا اقتدار کسی کو بھی نہیں اور یہ ناقابل معافی جرم ہے۔ اس مقدمہ کی باقاعدہ ساعت یکم اپریل 1987ء کو شروع ہوئی، جس میں تمام مکاتب فکر کے علماء کو بھی معاونت کی دعوت دی گئی۔ بعض علماء کا خیال تھا کہ یہ قابل معافی جرم ہے اور بعض نے یہ بھی کہا کہ حاکم وقت سزا نے موت سے کم تر سزا دینے کا بھی مجاز ہے۔ اس مقدمہ کی ساعت لاہور، اسلام آباد اور کراچی میں فیڈرل شریعت کورٹ کے فلیچ، جو جانب جسٹس گل محمد خان چیف جسٹس، جانب جسٹس عبدالکریم خان کندی، جانب جسٹس عبادت یار خان، جانب جسٹس عبد الرزاق یوسف اور جانب جسٹس ڈاکٹر فدا محمد خاں پر مشتمل تھا، کے سامنے ہوئی۔ من جملہ دیگر علامے کرام کے مولانا سید محمد متین ہاشمی، مفتی مولانا غلام سرور قادری، مولانا حافظ یوسف ملاح الدین اور جانب سید ریاض الحسن نوری قابل ذکر ہیں۔ مولانا حافظ ملاح الدین کا، جو جماعت اہل حدیث کے محقق عالم ہیں، پہلی شریعت پیش میں موقف تھا کہ شاتم رسول کا جرم ناقابل معافی ہے، لیکن بعد میں انہوں نے موجودہ مقدمہ کی پیش کے دوران بحث اپنے پسلے موقف سے رجوع کرتے ہوئے جرم مذکور کو قابل معافی بتلایا، جب کہ مولانا مفتی غلام سرور قادری شاتم رسول ملکہ نبیلہ کو رودہ یعنی ارتاد کی بنا پر واجب القتل تو سمجھتے تھے، لیکن اسے قابل معافی جرم بھی قرار دیتے تھے۔ حکومت پاکستان کی جانب سے ڈپٹی ائمہ جنزیل میاں عبدالستار نجم پیش ہوئے۔ وہ بھی اس جرم کو قابل معافی جرم قرار دیتے ہوئے اس کو مثالے رسول رحمت ملکہ نبیلہ سمجھتے تھے۔ اس کے برعکس حکومت جانب کی جانب سے اسٹنڈ ائمہ و دوکیٹ جنزیل جانب نذری احمد عازی اور جانب

جلال الدین خلد، حکومت سرحد کی جانب سے میاں محمد اجمل، جواب پشاور ہائی کورٹ کے فاضل نجح ہیں، سندھ اور بلوچستان کی طرف سے وہاں کے ائمہ شیعیوں کیتھ جزو نے ہمارے موقف کی مکمل تائید اور حمایت کی۔ ان کے علاوہ ملک کے متاز اسکار مولانا سید محمد شیخن ہاشمی اور جناب ریاض الحسن نوری مشیر دفاقتی شرعی عدالت نے عمر قید کی سزا کے اسلامی احکام سے منافی ہونے کے بارے میں موڑ دلائل پیش کیے۔ سندھ کی حکومت نے بھی شامم رسول ﷺ کی سزا، سزا نے موت تسلیم کی۔ ڈاکٹر طاہر القادری کا موقف تھا کہ سزا کے لئے نیت کی ضرورت نہ ہے۔

تو ہیں رسالت ﷺ کے مقدمہ میں علمائے کرام، صوبوں کے اسٹاف اور ائمہ شیعیوں کیتھ جزو اور دیگر وکلاء صاحبان کے علاوہ عاجز کو فقیح محترم جناب ڈاکٹر غفر علی راجا ائمہ دوکیت کی شب دروز معاونت حاصل رہی ہے، جس میں ان کا غلوص اور ملی حمیت کا جذبہ کار فرمرا رہا ہے۔ پلا آخر وہ ساعت سعید بھی آئی، جب فیڈرل شریعت کورٹ نے متفقہ طور پر، اس گدائے شہرہ عرب و مجمم کی، پیش منظور کرتے ہوئے تو ہیں رسالت ﷺ کی مقابل سزا عمر قید کو غیر اسلامی اور قرآن و سنت کے خلاف قرار دیا اور حکومت پاکستان کے نام حکم نامہ جاری کیا کہ عمر قید کی سزا کو دفعہ 295 سی سے حذف کیا جائے، جس کے لئے حکومت کو 30 اپریل سال 1991ء تک کی مدت دی گئی۔ اس فیصلہ کے بعد پھر ایک عجیب مرحلہ پیش آیا فیڈرل شریعت کورٹ کے اس فیصلہ کے خلاف اسلامی جموروی اتحادی حکومت نے جو نفاذ اسلام اور قرآن و سنت کے قانون کی پالادستی کا منشور لے کر بر سر اقتدار آئی تھی، پس پیغم کورٹ میں اپیل دائر کر دی جس کا نوٹس بھی ائمہ دوکیت آن ریکارڈ کی جانب سے مجھے موصول ہو گیا جس پر راقم نے وزیر اعظم پاکستان میاں محمد نواز شریف کو پیغام بھجوایا کہ حکومت اس اپیل کو فوری طور پر واپس لے دوئے اس انتہائی حساس مسئلہ پر مسلمانوں کے جذبات اس حکومت کے خلاف مشتعل ہو جائیں گے اور اس حکومت کا بھی خدا نخواستہ وہی انجام ہو گا جو اس کی پیش رو حکومت بے نظیر کا ہو چکا ہے جس نے اسلامی قوانین کو اپنی کابینہ میں ظالمانہ اور فرسودہ قرار دے کر قصاص اور دست کے قانون کو روکنے کی کوشش کی تھی لیکن پس پیغم کورٹ نے راقم کی درخواست پر کابینہ کی اس کارروائی کا سختی سے نوٹس لے کر قانون قصاص دست کے خلاف گورنمنٹ کی اپیل خارج کر دی تھی۔ پھر یہ حکومت غصب الہی کا شکار ہو کر نہ صرف اپنی کابینہ بلکہ پوری

اس بھلی کے ساتھ برخاست کر دی گئی۔ خدا کا شکر ہے کہ وزیر اعظم پاکستان جناب میاں محمد نواز شریف نے توجہ مبذول کرنے پر فوری اور بروقت نوٹس لیا اور برسر عام اعلان کیا کہ اس اپیل کا انہیں قطعی علم نہ تھا ورنہ اسکی غلطی کبھی سرزد نہیں ہو سکتی تھی۔ اگر اس جرم کی سزاۓ موت سے بھی سمجھیں تو اسلامی سزا موجود ہوتی تو ہم اسے بہر صورت نافذ کرتے۔ چنانچہ ان کے حکم سے تو ہیں رسالت کی سزاۓ موت کے خلاف پریم کورٹ سے یہ اپیل واپس لے لی گئی۔ جو بوجہ دستبرداری خارج ہو گئی جس کے بعد یہ قانون مکمل طور پر سارے ملک میں نافذ ہو گیا۔ اس طرح نہ صرف عاجز، مرحومہ آپا شارفاطہ اور مولانا سید محمد متین ہاشمی مرحوم کی بلکہ پوری امت مسلمہ کی دلی آرزو پوری ہوئی۔ اس فیصلہ کی بدولت حضور رسول ماب ملکہ گورنمنٹ کی ایک ایسی سنت تازہ ہوئی جس پر تمام مسلمانوں کے ایمان کا داروددار ہے۔ جس کے لیے فیڈرل شریعت کورٹ کے فاضل چیف جسٹس جناب گل محمد خان مرحوم اور ان کے تمام رفقاء حج حضرات بھی پوری امت مسلمہ کی جانب سے مستحق مبارک باد ہیں۔

یہ بات قابل ذکر ہے کہ پاکستان میں بھی اعذین ہیں کوڑ  
 (Indian Penal Code) کی طرح برلش گورنمنٹ کی پالیسی کے تحت قانون تو ہیں رسالت ملکہ گورنمنٹ سرے سے موجود ہی نہیں تھا مگر اب بفضل تعالیٰ یہ قانون سارے پاکستان میں نافذ العمل ہے، جسے کامل طور پر قرآن و سنت سے ہم آہنگ کرنے کی ضرورت تھی، جس کی اس کتاب میں نشاندہی کر دی گئی ہے اور اس قانون کے تحت گستاخان رسول ملکہ گورنمنٹ کے خلاف ملک کی مختلف عدالتوں میں مقدمات بھی زیر سماحت ہیں، لیکن اردو یا انگریزی میں قانون تو ہیں رسالت پر قرآن، سنت، فقہ اور مردو جہ قانون کے حوالہ سے تاریخی پس منظر کے ساتھ کوئی مستند کتاب موجود نہ تھی۔ چونکہ تو ہیں رسالت ملکہ گورنمنٹ کے مقدمہ کے سلسلہ میں کافی مواد اکٹھا کرنا پڑا، نئے مسائل اور مباحث کے جوابات بھی علمی روایات کے ساتھ پیش کئے گئے تھے، اس لیے انہیں سمجھا کر کے کتابی شکل میں شائع کرنے کی سعادت مجھ عاجز کو حاصل ہوئی، جس سے نہ صرف فاضل اراکین عدیہ، قانون داں حضرات اور اہل علم و دانش بلکہ صاحب ذوق قارئین بھی مستفید ہوں گے۔

اس کتاب کے کچھ مسودات مکہ مکرمہ، حرم نبوی ملکہ گورنمنٹ اور طائف میں لکھے گئے، اس لیے اہل دل کو اس میں جو حسن اور دل کشی نظر آئے، وہ ان ہی حسین مقامات کا

عکس جیل ہے اور جو خامیاں اور غلطیاں نظر آئیں، اس میں میری کو ہمیوں کا داخل ہے۔  
قارئین محترم سے گزارش ہے کہ غلطیوں سے جو سواؤ ہو گئی ہیں، مطلع فرمائیں تاکہ  
انہیں دور کیا جاسکے۔

(وماعلینا الا البلاغ)

یکم صفر المظفر ۱۴۲۰ھ  
۱۷ ستمبر ۱۹۹۹ء

محمد اساعیل قریشی  
سینٹر ایڈ و کیٹ پریم کورٹ  
۲۶ رچنا بلاک علامہ اقبال ٹاؤن لاہور

## (بَابُ أَوْلٍ)

نام و ناموس رسول ﷺ

قرآن اور صحف سماوی میں

اسم احمد ﷺ و محمد ﷺ :

اسم محمد ﷺ کے حسن معنوی کا اظہار لفظ و بیان میں ممکن ہی نہیں۔ صرف اس کے صوتی اثرات ہی سے قلب و دماغ پر جو کیفیت طاری ہوتی ہے وہ بھی ناقابل بیان ہے۔ اس میں ایک ایسی لذت، شیرینی اور ملحس ہے کہ ہونٹوں کا آپس میں سکر اتصال ہوتا ہے اور نقط آگے بڑھ کر خود زبان کے بو سے لینے لگتی ہے۔ اس کی ادائیگی کے ساتھ ملکوتی آواز فردوس گوش بن کر سامنہ نواز ہوتی ہے۔ اس لیے یہ نام ذہن کائنات پر نقش دوام بن کر مرنس ہو گیا ہے۔

قرآن مجید کا آغاز سورہ فاتحہ "الحمد" یعنی حمد و ثناء رب سے ہوتا ہے، اس لیے رب العالمین نے جو اپنی حمد و ثناء کے واسطے ایسی ہستی کو، جو اس کے لاائق اور سزا دار تھی، کائنات خلقت میں رحمت العالمین بنا کر احمد ﷺ اور محمد ﷺ کے نام ناہی سے بیووٹ فرمایا۔

"احمد ﷺ" اس نام تفضیل ہے جس کے ایک معنی تو یہ ہیں کہ "سب سے بڑھ کر حمد و توصیف کرنے والا۔" اس نام سے آپ کی صفت توصیف الہی کے کمال کا اظہار مقصود تھا۔ اور آپ ﷺ کے سوا وہ اور کون ہے، جس نے آکر کائنات ہستی کو "حمد الہی" کے لازوال نغموں سے معمور کر دیا۔ اس کے ایک اور معنی بھی ہیں یعنی "جو سب سے زیادہ لاائق تعریف ہو۔" اس معنی میں آپ کا دوسرا اسم مبارک "محمد ﷺ" رکھا گیا یعنی وہ ہستی جس کی سب سے زیادہ تعریف کی گئی ہو۔ اس طرح آپ ﷺ احمد ﷺ اور محمد ﷺ بھی ہیں اور محمد ﷺ بھی اور ان دونوں ناموں سے نہ صرف آپ ﷺ کو قرآن میں یاد کیا گیا ہے بلکہ انجیل اور تورات میں بھی اسی نام ﷺ کے ساتھ آپ ﷺ کا ذکر پاک

موجود ہے۔ جس کے بارے میں قرآن مجید کی یہ صاف اور صریح شادوت موجود ہے۔

"یَعْدُونَهُ مَكْتُوبًا عِنْدَهُمْ فِي التُّورَاةِ وَالْأَنْجِيلِ۔" (۱)

"جس کے بارے میں اپنے یہاں تورات اور انجیل میں لکھا ہوا

پاتے ہیں۔"

**تورات میں نوید کلمہ :**

حضرت موسیٰ نبی اسرائیل کو خوشخبری دیتے ہوئے خدا کا کلام انہیں سنارہے ہیں جو اشتراپ ۱۸ میں یوں درج ہے:-

اور خداوند نے مجھ سے کہا۔ "وَهُوَ جُو كَجَهُ كَتَبَ هِنَّ سُوْنِيْكَ كَتَبَ  
ہیں۔ میں ان کے لیے ان ہی کے بھائیوں میں سے تیری ماں میں ایک نبی  
برپا کروں گا اور اپنا کلام اس کے منہ میں ڈالوں گا اور جو کچھ میں اسے  
حکم دوں گا وہی وہ ان سے کے کے گے۔" (۲)

حضرت موسیٰ کی اس پیشین گوئی کا مصدقہ سوائے ذات رسالت ملب ﷺ کے  
اور کوئی رسول نہیں۔ یہاں ان کے بھائیوں سے مراد نبی اسرائیل کے بھائی نبی اسماعیل  
ہیں۔ ان دونوں کے جد اعلیٰ حضرت ابراہیم ہیں جنہوں نے اپنی پیرانہ سالی میں اپنے جوان  
سال فرزند جناب اسماعیل کی گردن پر حکم خداوندی کی تعلیم میں چھری پھر دی تھی۔  
لیکن قدرت حق نے مجرم گوشہ ظیل کو ذبح ہونے سے بچا لیا۔ اگر اس وقت گلوئے  
اسماعیل پر چھری جمل جاتی تو رب کعبہ کی تسمیہ ساری کائنات ہی ذبح ہو جاتی۔ کیونکہ نبی  
اسماعیل کی نسل سے خدا کے آخری پیغمبر جناب ہجر مصطفیٰ ﷺ کا ظہور ہونا ابھی باقی تھا  
جن کیلئے یہ دعاۓ ظیل کیلئے بلند ہوئی تھی۔

"اے بارِ اللہ! میری نسل سے ایسا نبی برپا کر جو ایک قوم کا نہیں

بلکہ تمام گروہ نسل انسانی کا سردار اور پیشواؤ ہو۔ جو انہیں کتب و

حکمت کی تعلیم دے اور ان کی زندگیوں کو سناوار دے۔" (۳)

**بشارت مسح :**

کائنات ہستی میں جناب مسح کا نزول احمد مجتبی علیہ التیجۃ والسلام کی دنیا میں آمد کی  
بشارت تھی، جس کا اعلان خود زبان مسح نے کیا۔

”وَادْقَالْ عِيسَى بْنُ مُرِيْمَ يَا بْنَى اسْرَائِيلَ أَنِّي رَسُولُ اللَّهِ  
إِلَيْكُمْ مَصْدِقاً لِمَا بَيْنَ يَدَىٰ مِنَ التُّورَاتِ وَمُبَشِّراً بِرَسُولٍ  
يَاتِيَ مِنْ بَعْدِيٍّ أَسْمَاهُ أَحْمَدَ۔“ (4)

”اوہ یاد کرو (اس وقت کو) جب عیسیٰ ابن مریم نے کہا ”اے بني اسرائیل میں تمہاری طرف اللہ کا بھیجا ہوا رسول ہوں اور تصدیق کرتا ہوں اس تورات کی جو مجھ سے پہلے آئی ہوئی موجود ہے اور بشارت دیتا ہوں ایک رسول کی جو میرے بعد آئے گا جس کا نام احمد ہے۔“

انجیل یوحتا میں اپنے شاگردوں سے خطاب کرتے ہوئے یسوع مسیح نے اہل دنیا سے فرمایا:-

”میں نے یہ باتیں تمہارے ساتھ رہ کر تم سے کہیں لیکن ”مدگار“ یعنی روح القدس جسے باپ میرے نام سے بھیجے گا وہی تمہیں سب باتیں سکھائے گا اور جو کچھ میں نے تم سے کہا ہے اور وہ سب تمہیں یاد دلائے گا۔“ (5)

یہاں یہ بات قابل ذکر ہے کہ یہ باتیں جناب مسیح اس وقت اپنے حواریوں سے کہہ رہے ہیں جب انہیں یہ معلوم ہو چکا ہے کہ اس کے بعد انہیں سونے دار کہیں چاہئے گا۔

”اس کے بعد میں تم سے بہت سی باتیں نہیں کروں گا کیونکہ دنیا کا سردار آتا ہے اور مجھے میں اس کا کچھ نہیں۔“ (باب 3:14)

”مجھے تم سے اور بھی بہت سے باتیں کہنا ہیں مگر تم اب ان کو برداشت نہیں کر سکتے۔ لیکن جب وہ سچائی کی روح آئے گا تو تم کو تمام سچائی کی راہ (صراط مستقیم) دکھائے گا۔ اس لئے کہ وہ اپنی طرف سے کچھ نہ کئے گا لیکن جو کچھ سنے گا وہی کئے گا اور تمہیں آئندہ کی خبریں دے گا۔ وہ میرا جلال ظاہر کرے گا۔“ (6)

فارقیہ ط:

بانبل کے انگریزی ترجمہ میں جو عام طور سے (King James Version) کہلاتا ہے

[marfat.com](http://marfat.com)

[Marfat.com](http://Marfat.com)

ہے، 'مدگار' کے لئے (Comforter) کا لفظ استعمال کیا گیا ہے۔ جس کے معنی ہیں "تسکین بخشنے والا" امگر زی لفظ (Comforter) ترجمہ ہے یوں انی لفظ "فر قلیپس" کا جس کا ایک لفظ "فار قلیپ" بھی ہے۔ یوں انی میں یہ لفظ ہمیں دو طرح سے لکھا ہوا ہتا ہے۔ موخر الذکر لفظ کے معنی ہیں۔ "وہ ہستی جس کی تعریف اور توصیف کی گئی ہو۔" جس کا ہم معنی لفظ لفت عرب میں "محمد" ہے اور یہ "احم" کے معنی میں بھی آتا ہے۔ اصل ہائبل کا یوں انی میں ترجمہ جبرانی یا آرامی (Aramie) سے کیا گیا تھا جو جناب مسیح کے زمانہ میں للسطین کی مردوں جہ زبان تھی۔ انجلیل یوں زبان کا لفظ ہے جس کے لغوی معنی ہیں خوشخبری اور بشارت۔

**منہما:**

آرامی زبان میں اصل لفظ جو حضرت میسیح نے اپنے بعد میں آنے والے جماؤں کے سردار کے لئے استعمال کیا تھا ہے سن کر یوحنانی نے اسے اپنی انجلیل، انجلیل یوحنائی نقل کیا "منہما" ہے جس کا لغوی ترجمہ عربی میں "محمد" اور "احم" ہے اور یوں انی میں "فر قلیپس" (Periclytos) ہے۔ جس کے لفظ کا فائدہ اٹھا کر مذہبی تعصُّب نے اس میں معمولی سے تحریف کے ساتھ اس کو (Paracletus) ہنا دیا جو ایک کثیر المعنی لفظ ہے۔ جو رب کے حضور دعا کرنے والے کے علاوہ "نذری" "مدگار" اور "تسکین بخشنے والا" کے معنی میں بھی استعمال ہوتا ہے۔ بعض نے اس کا ترجمہ (Teacher) بھی کیا ہے۔

آرامی زبان میں مرقوم انجلیل میں آپ ﷺ کا جو نام مبارک "منہما" یعنی "محمد" آیا ہے اس کا سراغ ہمیں قرون اولیٰ کے اولين مستشرق یافت نگار ابن اسحق کی "سیرۃ رسول اللہ" سے بھی ہتا ہے۔ (7) ابن اسحق کا تعلق پہلی صدی ہجری سے ہے۔ جب کہ للسطین میں آرامی زبان رائج تھی اور للسطین مملکت اسلامی میں شامل تھا اس لئے ظاہر ہے کہ نبی احتمام کی بشارت جو حضرت میسیح نے "منہما" کے نام سے دی تھی اس انجلیل جو آرامی زبان مسیح میں ہے کے حوالہ سے قلم بند کی۔ جس کا ذکر ابن ہشام نے بھی ابن اسحق کی سیرۃ رسول اللہ کی تذکرہ و تخلیص میں کیا ہے جو سیرۃ ابن ہشام کے نام سے مشہور ہے۔ انہوں نے یہ بھی بتایا ہے کہ "منہما" کا عربی مترادف "محمد" ہے۔

## انجیل برنباس:

اس کے علاوہ سولہویں صدی عیسوی میں ایک بہت بڑا اکٹھاف ہوا کہ انجیل اربعہ کے علاوہ ایک اور انجیل بھی خود مسیحی دنیا کے عظیم روحاں پیشواؤپ پتنس پنجم کی لائبریری میں محفوظ تھی جس کا نام "انجیل برنباس" ہے۔ اسی انجیل کا نسخہ 1709 سے ایکسرڈم کی متند مسیحی لائبریری میں موجود ہے۔ جس کے باب 39، 44، 55، 72، 97، 112، 136، 137، 220 میں حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کا اسم گرامی "محمد رسول اللہ" لفظاً و صراحتاً موجود ہے۔

باب 55 میں اور باب 137 میں تو کمل طور پر صرف آپ ﷺ ہی کا ذکر ہے۔ انجیل برنباس نے عیسائی دنیا میں تسلکہ برباکر دیا کیونکہ اس میں عیسائیوں کے ان مزعومہ عقائد کی جو تعلیمات صحیح کے مکر خلاف تھے تردید کی گئی ہے۔ عیسائی علماء نے انجیل برنباس کی تردید میں پورا زور لگایا لیکن وہ عقلی دلائل سے یہ ثابت نہیں کر سکے کہ یہ جعلی انجیل ہے۔ ان کے اس الزام کے بارے میں کہ انجیل برنباس جعلی اور وضی ہے انہوں نے جو موقف اختیار کیا ہے اس میں واضح اختلاف ہے۔ کچھ کہتے ہیں کہ یہ یہودیوں کی سازش ہے اور کسی ایسے یہودی عالم کی تصنیف ہے جو عهد نامہ عتیق (Old Testament) کا تحریر عالم ہے کیونکہ اس میں تلمود کے وہ اقتباسات پیش کئے گئے ہیں جن سے صرف ایک یہودی عالم ہی واقف ہو سکتا ہے۔ بعض کا خیال ہے کہ یہ انجیل عیسائی راہب فراماریوں نے لکھی ہے جسے عهد نامہ قدیم اور عهد نامہ جدید دونوں پر یکساں عبور ہے لیکن اسلامی علوم کے بارے میں اس کا علم نہ بتا بہت کم ہے۔ بعض کے خیال میں یہ انجیل ہسپانوی مسلمان عالم نے قرون وسطی کے آخری دور میں سپرد قلم کی ہے جو اسلامی دینیات کا بہت بڑا عالم تھا لیکن عیسائی علماء کے پاس اس بات کا کوئی جواب نہیں کہ اگر یہ کسی مسلمان عالم دینیات کی تصنیف ہے تو پوپ گلاس اول کے عہد میں انجیل برنباس کا پڑھنا کس طرح منوع قرار دیا گیا تھا۔ جب کہ اس وقت تو پیغمبر اسلام ﷺ کی ولادت بھی نہیں ہوئی تھی۔ پھر پیغمبر علیہ السلام کے عہد رسالت سے قبل یہ مسلمان ہسپانوی عالم کہاں سے آگیا؟ عیسائی راہبوں کی یا یہودی عالموں کی اسلام دشمنی سے کون واقف نہیں۔ اس لئے انجیل برنباس کو جو توحید کا علم دیتی ہے اور حضور ختم المرسلین

مُلکِ نبیہ کی آمد کی خوشخبری سناتی ہے کسی عیسائی راہب یا یہودی عالم سے منسوب کرنا نہ  
قرن عقل ہے نہ قرن قیاس۔ (8)

### جدید تحقیقات:

انجیل برنباس کے بارے میں جدید تحقیقات کتاب کی اولین اشاعت کے وقت  
دستیاب نہیں ہو سکی تھیں جنہیں اب شامل کرنے کی سعادت حاصل کی جا رہی ہے جو  
ڈاکٹر حمزہ پکتاش کی کاؤش کا نتیجہ ہے۔

ڈاکٹر حمزہ پکتاش ترکی کے نہایت بلند پایہ محقق اور عالم اسلام کے ممتاز ماہر لسانیات  
ہیں۔ ترکی کی طرح عربی، جرمن، انگریزی پر انسیں کامل عبور ہے۔ اس کے علاوہ دس  
ایشیائی زبانوں میں بھی انسیں خاص صدارت حاصل ہے۔ انہوں نے زمانہ ما قبل اسلام اور  
قدمیم اسلامی مخطوطات پر انفرادی ہائیڈل برگ اور کولون یونیورسٹیوں میں انتہائی اہم تحقیقاتی  
کام کیا ہے وہ دور مسیح کی آرامی اور سریانی زبانوں سے بھی بخوبی واقف ہیں۔ بیسویں  
صدی کی آخری دہائی میں انجیل برنباس حیرت انگلیز طور پر دریافت ہوئی۔

انجیل برنباس ہمارے رسول کریم ﷺ کی رسالت اور آمد کی بشارت دیتی ہے۔  
خود لفظ "انجیل" کی تحقیق سے بھی یہ بات ثابت ہوتی ہے کہ "انجیل" یونانی زبان کا لفظ  
ہے۔ یونانی زبان میں اس لفظ کے لغوی معنی "خوبی" اور "بشارت" ہیں۔ (دائرۃ  
العارف جلد ۳)

انگلش آکسفورڈ دیکشنری میں بھی کہا گیا ہے کہ لفظ انجیل (Angeelaas) سے مشتق  
ہے جس کے معنی "پیغام رسال" کے ہیں۔ (انگلش آکسفورڈ دیکشنری صفحہ 307)

### انجیل برنباس کا متن:

انجیل برنباس کے بارے میں ڈاکٹر حمزہ پکتاش لکھتے ہیں:- "انجیل برنباس کے متن  
کا آغاز اس جملہ سے ہو جاتا ہے۔ "میں قبرص کا رہنے والا برنباس ہوں۔" پھر آرامی  
زبان کے کچھ الفاظ میں پوری طرح سمجھنے نہیں سکتے۔ اس کے بعد کے جملوں میں کہا گیا  
ہے:- "عبدات کے لا تُقْ دنیا کے مالک سے یک جان ہو کر نبی یسوع مسیح سے جو کچھ سنا  
ہے، سچائی۔" اسکے بیان کرتا ہوں۔ "اصل متن اور اس کی فوٹو کاپی میں یہ بیانات بہ  
آخری پڑھے جائیں۔" اس اصل نسخہ میں اور اس سے قبل بھی انجیل برنباس کا

ترجمہ دنیا کی کئی زبانوں میں ہو چکا ہے جس میں توحید اور ختم المرسلین ﷺ کی واضح اور مکمل کھلی بشارت موجود ہے۔

انجیل برنساس کے تاریخی اور تحقیقی جائزہ پر مبنی کتاب جو پاکستان کے نامور محقق جانب بشیر محمود اختر کی تصنیف ہے۔ اس کے عمدہ بے عمد اہم واقعات شکریہ کے ساتھ نذر قارئین ہیں:-

☆ 61ء جاتب برنساس کی وفات / شادت۔ انجل برنساس کی تحریر 61ء میں برنساس کی وفات سے قبل۔

☆ 130ء-200ء سینٹ آرناؤس (St.Irenaeus) کی تحریروں میں تذکرہ۔

☆ 478ء مشرقی روم کے شہنشاہ زینو کے عمد (474ء-491ء) قبرص سے اس انجل کی دریافت۔

☆ 496ء-492ء پوپ جیلاش کے فرمان میں اس انجل کا تذکرہ۔

☆ 1585ء-1590ء پوپ سکش پجم کے کتب خانے سے اس انجل کی دریافت۔ فرامینو نے اس کا اطالوی ترجمہ کیا۔

☆ 1709ء شاہ جرمی کے ایک مشیر کہہ کر کو اطالوی ترجمہ ملا۔

☆ 1713ء کہہ نے شزادہ یوجین کو بطور تحفہ پیش کیا۔

☆ 1734ء جارج سیل کے انگریزی ترجمہ قرآن مجید میں اس انجل کا پہلا باقاعدہ تعارف۔

☆ 1738ء شزادہ یوجین کا سارا کتب خانہ اپریل لاہوری ویانا میں نقل ہو گیا۔ ایک ہسپانوی ترجمہ جارج سیل کے پاس رہا۔ پھر آسفورڈ یونیورسٹی کے ڈائریکٹر ہاؤس کو ملا۔ اس نے انگریزی ترجمہ کیا۔

☆ 1784ء برطانوی مصنف Godfrey Hujjins نے اپنی تاب An Apology For Muhammad میں لکھا کہ میں مسلمانوں کی طرف سے پادریوں کو چیخت کرتا ہوں کہ وہ اس انجل کا اصل نسخہ پیش کریں۔

☆ 1907ء اطالوی ترجمے سے انگریزی ترجمہ پادری لانس ڈیل اور لارا ریگ نے مکمل کیا جو آسفورڈ سے چھپا۔

☆ 1908ء انگریزی سے ایک عربی ترجمہ ایک مصری مسیحی عالم ڈاکٹر سفارت خیل

نے کیا۔

☆ 1910ء عرب سے ایک اردو ترجمہ لاہور سے چھپا جو مولوی محمد طیم انصاری نے کیا۔

عرب سے ایک فارسی ترجمہ آقائے قابلی قزلباش نے کیا جو شران سے طبع ہوا۔

☆ 1973ء قرآن کونسل آف پاکستان کرامی نے 1907ء والے انگریزی ترجمے کا متن شائع کر دیا۔ اس کے کئی ایڈیشن طبع ہو چکے ہیں۔

☆ 1974ء انگریزی سے اردو ترجمہ پروفیسر آسی نیالی نے کیا جو لاہور سے شائع ہوا۔

☆ 1984ء ترکی سے قدیم آرامی زبان کے نسخے کی دریافت۔ جس کے کچھ حصوں کا ترجمہ ترکی زبان میں ڈاکٹر حمزہ پکاش نے کیا۔

بالفرض انگلی برباس یا آرامی انگلی کی مندرجہ بشارت محمد ﷺ کو نظر انداز بھی کر دیا جائے تو یوں انی 'انگریزی اور اردو میں ترجمہ شدہ انگلی کی پیش گوئیوں کو یہ حضرات کیے چھپائیں گے۔ جو صحیح روشن کی طرح آپ ﷺ کی آمد کی بشارت دنیا کو دے رہی ہیں۔ حضرت میںؐ نے اپنے بعد میں آنے والے پیغمبر آخر زماں ﷺ کے لئے جو لفظ استعمال کیا تھا اس کے یوں انی ترجمہ (فرانسلیس) کے جو معنی بھی لئے جائیں یعنی "تسکین بخشنے والا" "حای" "حمدگار" "نذر" "معظم" ان سے مراد سوائے ذات رسالت ماب ﷺ کے اور کون ہو سکتی ہے۔ اگر یہ کہا جائے کہ اس لفظ کے جتنے بھی معنی ہو سکتے ہیں ان سب کا مصدقہ صرف آپ ﷺ کی ذات گرامی ہے تو اس میں مبالغہ کا کوئی شایبہ نہیں بلکہ یوں معلوم ہوتا ہے کہ یہ لفظ آپ ﷺ کے اور صرف آپ ﷺ ہی کے لئے زبان روح القدس سے تلاوت۔ اس لئے صحیح سادی میں الکی ہی ہستی کو "لاق تعریف" یا "محر" کہا گیا ہے، جس کی ذات میں یہ ساری صفات موجود ہیں۔ علیئے اہل کتاب اس حقیقت سے واقف تھے کہ محمد ﷺ روحی لہ الفداء ہی خدا کے وہ چچے پیغمبر ہیں جن کی بشارت آسمانی کتب سابقہ میں دی گئی ہے۔ اس بارے میں قرآن کا یہ ارشاد موجود ہے جس کی صداقت پر تاریخ کے ہر دور نے گواہی دی ہے:-

الذین اتینہم الكتاب یعرفونہ کما یعرفون ابناء هم "(9)

"جن لوگوں کو ہم نے کتاب دی ہے وہ اس کی چھائی کو دیے ہی پچان گئے ہیں جس طرح اپنی اولاد کو جانتے پچانتے ہیں۔"

عبداللہ بن سلام " مدینہ میں یہودیوں کے سب سے بڑے مستحد عالم مانے جاتے تھے۔ جب پہلے پہل ان کی نظر آنحضرت ﷺ فداہ ابی و امی کے چہرہ انور پر پڑی تو پکار ائمہ "خدا کی قسم یہ کسی جھوٹے کا چہرہ نہیں ہو سکتے "

زبور میں نغمہ داؤد :

تورات اور انجلی کی طرح زبور میں بھی حضرت داؤد نے اپنے سرمدی نغموں میں آپ ﷺ کے آنے کی بشارت دی ہے:-

"تو حسن میں بنی آدم سے کمیں زیادہ ہے۔ تیرے ہونٹوں میں لطف موجزن ہے اس لئے تجھے ابد تک مبارک کیا گیل "

"تیرے تیرے تیز ہیں۔ لوگ ترے نیچے گرے پڑتے ہیں۔ دے ہاد شاہ کے دشمنوں کے دلوں میں لگ جاتے ہیں۔"

"تو صداقت کا دوست اور شرارت کا دشمن ہے۔"

"تیرے بیٹھے تیرے باپ دادا کے قائم مقام ہوں گے اور تو انہیں تمام زمین کا سردار مقرر کرے گے "

"میں ساری پشتیوں کو تیرا نام یاد دلاوں گاپس لوگ ابد الاباد تک تیری ستائش کریں گے۔" (زبور-باب چھم)

اس تمام حسن و جمال اور جلال و کمال کا مظہر سوائے سرکار رسالت ماب ﷺ کے اور کون ہے۔ جس کی تعریف صحف سماوی نے اس طرح واضح نشان دہی سے کی ہے۔ حضرت داؤد کے فرزند سیدنا سلیمان اپنے تخت جلال سے اپنے محبوب (فداہ ابی و امی) کو اسی طرح پکارتے ہیں:-

"میرا محبوب گندم گوں دس ہزار آدمیوں میں جھٹے کی طرح سر بلند ہے۔ وہ خوبی میں رنگ سرداور شیریں دہن ہے وہ ستودہ (محما) یعنی تعریف کیا گیا ہے۔ اے یروھلم کی بیٹھو، یہ ہے میرا دوست اور میرا محبوب۔" (غزل الغزلات۔ باب 15)

دس ہزار قدوسیوں کے ساتھ سر زمین کہ میں داخل ہو کر پرچم توحید کو بلند کرنے کی سرفرازی آپ ﷺ کے سوا کس کو نصیب ہوئی تھی۔

فرمودہ سلیمان :

محترم استاذی حضرت مولانا سید مناظر احسن گیلانی "انی گراندیہ تصنیف "نی اقام" میں فرمودہ سلیمان جو عبرانی زبان میں ہے، لعل کرتے ہوئے لکھتے ہیں:-  
"خلو مجھیم زہ دودی زہ دی۔"

"محمد ﷺ میرا مرکز محبت و ایمان ہے اور میں اس کے یو ہلم  
آنے کی بشارت رہتا ہوں۔"

عبرانی اور اس کے عربی ترجموں میں اصل نام پاک "محمد" ہی آیا ہے لیکن بعد میں ترجمہ کرتے ہوئے اس نام مبارک کو چھپانے کی کوشش کی گئی اور اس کی بجائے "ستودہ" کا لفظ استعمال کیا گیا۔ لیکن حقیقت معنوی صورت میں بھی روز روشن کی طرح ظاہر ہو کر رہی۔ کیونکہ ستودہ کے معنی بھی "محمد" یعنی تعریف کیا گیا" تھی ہیں۔ (10)

غیر الہامی کتب اور مذاہب میں:

صحف سماوی کے علاوہ ہندوؤں اور دیگر مذاہب کی کتابوں میں بھی آپ ﷺ کی آمد اور آپ ﷺ کے مقام و مرتبہ کا ذکر ہمیں ملتا ہے۔

☆ سامِ دید: "احمد نے اپنے رب کی طرف سے حکمت سے معمور شریعت کو حاصل کیا۔ اس بشارت کو دیکھتے ہوئے اس آنکھ کے نور سے سورج کی طرح روشن ہو رہا ہو۔" (رشی دۃ کنو، سامِ دید، پچاہک 3، رشی 6، منز 8)

☆ اختر دید: "اے لوگو! احترام سے سنوا زداشت (یعنی لوگوں میں تعریف کیا گیا سائھہ ہزار اور نوے دشمنوں میں اس امن پھیلانے والے کو ہم (خواصت میں) لیتے ہیں۔"  
"اس مہاج رشی کو سوریہ، دس ملاجیں، تین سو گھوڑے اور دس ہزار گائیں دیں۔" (ترجمہ پنڈت کھپیم کرن)

تعریج: "مہاج" یعنی تعریف کیا گیا۔ "عوام" یعنی عربی گھوڑے ہندوؤں کی ایک اور مقدس کتاب۔ "دھرم اور تکھنڈ" جو (1520) قبل مسیح کی ہتھیاری جاتی ہے اس کا ایک مندرجہ ذیل ہی:-

"وہ تخلوقات سے نہیں ڈرتا ہو گا بہت ہی ولادور اور صاحب فہم ہو گا اور اس کا نام "مهامت" ہو گے۔"

اسی طرح ہندوؤں کی ایک اور کتاب "کلکتی پران" میں یہ پیشین گوئی موجود

ہے:-

"آخری زمانہ میں ایک او تار پیدا ہو گا۔ اس کی پیدائش ثمبل دیپ میں ہو گی اور اس کے والد کا وشنو میں اور اس کی والدہ کا نام سومتی ہو گا۔"

سنکرت میں او تار پیغمبر کو ثمبل دیپ عرب دلیس کو وشنو میں خالق کے بندے یعنی عبد اللہ اور سومتی امن دینے والی کو کہتے ہیں۔

زمانہ جیسے ترقی کے منازل طے کرے گا اسی طرح محمد علی ﷺ کے بارے میں غیر مذاہب کے اہل علم کی زبان سے بھی آپ ﷺ کی رسالت کا مقابل تردید ثبوت دنیا کے سامنے خود پیش ہوتا جائے گا۔ چنانچہ بیسویں صدی نے اپنے گزر جانے سے قبل 1997ء میں آنے والی ایکیسویں صدی اور اس کے بعد بھی تمام صدیوں کے لئے پیغمبر اسلام علیہ الصلوٰۃ والسلام کی ختم نبوت کی پیشین گوئیوں کا جن کا ہم نے پہلے اپنی اس کتاب میں اجمالاً ذکر کیا تھا اب روز روشن کی طرح عیاں کر دیا ہے۔ یہ بھی ایک زندہ معجزہ ہے آپ ﷺ کی ابدی نبوت کا بھارت کے ایک نامور برہمن پنڈت وید پرکاش الہ آباد یونیورسٹی کے شعبہ تحقیق کی سربراہ آور دہ خصیت ہیں جو تمام ویدوں اور ہندوؤں کی دیگر مقدس کتابوں کے محقق ہونے کے علاوہ سنکرت زبان کے ایک ممتاز عالم بھی ہیں۔ انہوں نے حال ہی میں ایک تحقیقی کتاب "کاکلی او تار" کے نام سے شائع کی ہے۔ لاکٹ مصنف نے قدیم ترین ویدوں کی پیشین گوئیوں سے ثابت کیا ہے کہ ان کا اطلاق صرف اور صرف رسول علی ﷺ کی ذات گرامی پر ہوتا ہے۔ آپ کی جزیرۃ العرب میں ولادت باسعادت، آپ ﷺ کے اعلیٰ حسب و نسب حتیٰ کہ آپ ﷺ کے نام نامی اور آپ ﷺ کے والد کے اسمائے گرامی، غار حرامیں نزول وحی کا ذکر وید مقدس میں موجود ہے جس میں یہ واقعہ بھی مذکور ہے کہ "کاکلی او تار" (تمام عالم کے رہنمای پیغمبر) ایک تیز رفتار گھوڑے (براق) پر سوار ہو کر دنیا اور آسمانوں کی سیر کرے گا۔ آپ ﷺ کی صفات عالیہ کے بارے میں ویدوں کے حوالہ سے پنڈت موصوف یہ بھی بتاتے ہیں کہ "کاکلی او تار" انتہائی بہادر، بہترن شہسوار، سکوار کا دھنی اور ماہر تیر انداز ہو گا۔ پنڈت وید پرکاش نے اپنی گران قدر تصنیف کو بھارت کے آٹھ نامور پنڈتوں اور معروف مذہبی تحقیقیں کے سامنے پیش کیا۔

سب نے ان کی تحقیقات کو درست تسلیم کیا ہے۔ اپنی ان مقدس دیدوں کے حوالے سے پنڈت دید پر کاش صاف طور پر بتاتے ہیں کہ "کاکلی او تار" جزیرہ العرب میں چودہ سو سال پہلے شمشیر و سنان کے ساتھ شہسوار، اسپ دوراں بن کر نمودار ہوئے اور اس دور میں استعمال ہونے والے ہتھیاروں سے باطل کو مغلوب کیا۔ موجودہ صدی چونکہ تباہ کن کیمیکل اور ایٹمی ہتھیاروں اور میزانوں سے مسلح ہے اور ان سے زیادہ ملک ہتھیاروں کے ساتھ آگے بڑھتی چلی جا رہی ہے۔ اس لیے اب اور آنے والی کسی بھی صدی میں دیدوں کی پیشین گوئی والے "کاکلی او تار" کی آمد ممکن نہیں۔ لہذا وہ ہندو دھرم کے ماننے والے اپنے ہم مذہبوں کو دعوت دیتے ہیں کہ وہ اسی "کاکلی او تار" پر ایمان لا کر دین اسلام قبول کر لیں جن کی بشارت دید مقدس نے جانب مسح کی آمد سے بہت پہلے دنیا کو دے دی تھی۔ وہی خاتم النبیین ہیں۔

☆ بدھ مت: بدھ مت کی کتابوں کے حوالے سے ایک بدھ راہب نے لکھا ہے کہ گوتم بدھ نے بھی حضور ختنی مرتبہ ملائکہ کی آمد کی خوشخبری دنیا کو دی تھی۔ گوتم بدھ 488 قبل مسح فوت ہوئے۔ جب ان کے دنیا سے رخصت ہونے کا وقت آیا تو اس وقت ان کے پاس ان کا عزیز شاگرد مندا بیٹھا تھا۔ اس نے گوتم بدھ سے پوچھا۔ "آقا آپ کے جانے کے بعد دنیا کو تعلیم کون دے گا؟" گوتم نے جواب دیا۔ "مندا میں پہلا بدھ نہیں جو دنیا میں آیا اور نہ میں آخری بدھ ہوں۔ اپنے وقت پر ایک اور بدھ آئے گا۔" مندا نے پھر پوچھا۔ "مالک ہم اسے کس طرح پہچانیں؟" بدھ نے کہا۔ "وہ مترا کے نام سے موسوم ہو گا۔" بدھ کو او تار یا پیغمبر کہا جاتا ہے اور مترا کے معنی رحمت کے ہیں۔ اس طرح گوتم بدھ کی پیش گوئی کے مطابق آپ ملائکہ دنیا میں "رحمت للعالمین" بن کر تشریف لائے۔ (11)

### دشمنوں کی شہادت:

آپ کی سچائی اور صداقت کا اعتراف نہ صرف اہل کتاب، غیر اہل کتاب کے ہر دکار، بت پرست، کافر بلکہ آپ کے جانی دشمن کرتے چلے آئے ہیں۔ عربی کا ایک حقیقت افروز مقولہ ہے۔ "الفضل ما شهدت الا عدا" فضیلت اور برتری تو دراصل وہ ہے جس کی دشمن بھی شہادت دیں۔

سردار ان قریش میں ابوسفیان کا شمار قبول اسلام سے قبل بدترین دشمنان رسالت آب ملٹیپلہ میں ہوتا تھا۔ شرف اسلام سے قبل یہ بزرگ اسلام اور پیغمبر اسلام ملٹیپلہ کے عالمگیر مشن کو ختم کرنے کے لئے اپنی تمام توانائیوں کے ساتھ سرگرم عمل رہے اور ان کے ترکش کا ہرزہ رنگ تیر سینہ اسلام میں پیوست ہونے کے لئے بے تاب نظر آتا ہے۔ مشرکین مکہ سے صلح حدیبیہ کے اہم موقع پر ابوسفیان بیت المقدس کے نواح غزہ میں امیر قافلہ تجارتی حیثیت سے مقیم ہیں۔ ان ہی دنوں رومان امپاری کا شہنشاہ قیصر جس کی سلطنت مشرق و مغرب میں پھیلی ہوئی ہے۔ شہنشاہ ایران خسرو پرویز کو شکست فاش دینے کے بعد اپنے دارالحکومت سے پورے شکوہ و جلال کے ساتھ بیت المقدس آیا ہوا ہے۔ جس کا تفصیلی ذکر مشہور مؤرخ سُبْحَانَ کی معرکۃ الاراء تصنیف ”عروج و زوال رومان امپاری“ (Rise And Fall Of Roman Empire) میں موجود ہے۔ ایسے میں بارگاہ نبوی کے قاصد حضرت دیحیہ بن خلیفہ کلبی مکتب رسالت آب ملٹیپلہ لے کر عظیم قیصر روم کے دربار میں پہنچتے ہیں۔ قیصر نے اس سلسلہ میں استفسار کے لئے حکم دیا کہ اس کے سامنے کسی دیگر اہل عرب کو پیش کیا جائے۔ چنانچہ تمیل حکم میں ابوسفیان جوابی تک مسلمان نہیں ہوئے تھے اپنے ہمراہیوں کے ساتھ دربار قیصر میں پیش کیے جاتے ہیں۔ شہنشاہ روم اپنے پورے ہبہ و جلال حشم و خدم، امیر عساکر، عائدین سلطنت کے ساتھ اپنے پر شکوہ دربار میں تخت شاہی پر فروکش ہے۔ حکم ہوا ترجمان (Interpreter) پیش خدمت عالی ہو۔ ترجمان بجدہ تعظیم بجالاتے ہوئے حاضر دربار ہوا۔ اس کے بعد قیصر روم اور ابوسفیان کے درمیان ترجمان کے ذریعے جو مکالمہ ہوا اسے تاریخ نے محفوظ کر لیا۔ جو حسب ذیل ہے۔

قیصر نے ابوسفیان کے ہمراہیوں کو فہاش کر دی تھی کہ وہ اپنے سردار کے پیچھے رہیں۔ اگر اس نے کسی سوال کے جواب میں جھوٹ بولنے کی کوشش کی تو اشارے سے شہنشاہ کو مطلع کر دیں۔

سوال: قیصر مدعی نبوت کا خاندان کیا ہے

جواب: ابوسفیان: شریف ہے۔

☆ قیصر درست! پیغمبروں کا تعلق خانوادہ شرافت ہی سے ہوتا ہے۔

سوال: کیا اس خاندان میں پسلے بھی کسی نے دعویٰ نبوت کیا ہے یا باوشاہت کی

جواب: میں۔

☆ قیصر: اگر یہ بات ہوتی تو میں سمجھتا کہ یہ خاندانی اثرات کا نتیجہ ہے یا ہوس حکمرانی ہے کہ باپ دادا کا تخت و تاج حاصل کرنا چاہتا ہے۔

سوال: اس کے پیروانِ ذہب صاحب اثر لوگ ہیں یا کمزور؟  
جواب: کمزور لوگ ہیں۔

☆ قیصر: پیغمبروں کے پیروابندوں میں کمزور لوگ ہی ہوتے ہیں۔

سوال: اچھا یہ تلاوہ کہ اس کے پیرو زیادہ ہو رہے ہیں یا کم؟  
جواب: ان میں اضافہ ہوتا جا رہا ہے۔

☆ قیصر: یہی ایمان کی نشانی ہے۔

سوال: کیا ان میں کچھ لوگ ایسے بھی ہیں جو اس دین کو ترک کر چکے ہیں؟  
جواب: نہیں۔

☆ قیصر: ایمان تو یہی ہے کہ وہ ایک پارول میں اتر جائے تو نشاطِ روح بن جاتا ہے۔  
سوال: اس کے دعوئی نبوت سے پہلے کیا تم نے کبھی اس پر جھوٹ کی تہمت لگائی  
ہے؟

جواب: نہیں! کبھی نہیں۔

سوال: کیا وہ کبھی اپنے قول و قرار سے پڑا ہے؟

جواب: ابھی تک تو نہیں لیکن اس مرتبہ اس سے جو معاهدہ ہوا ہے ویکھیں اس  
سے وہ پھرتا ہے یا نہیں۔

☆ قیصر: پیغمبرِ عہدِ شفیق نہیں کیا کرتے

سوال: اس کے ساتھ کبھی تمہاری جنگ بھی ہوئی ہے؟

جواب: حضور کئی بار ہو چکی ہے۔

سوال: پھر اس کا نتیجہ کیا رہا؟

جواب: کبھی ہم کامیاب ہوئے اور کبھی وہ۔

سوال: وہ تھیں کیا تعلیم دتا ہے؟

جواب: وہ کہتا ہے کہ ایک خدا کی عبادت کرو۔ کسی کو اس کا شریک نہ ٹھہراو۔

باپ دادا کے طور طریق چھوڑ دو اور کہتا ہے کہ نماز قائم کرو، حج بولو، پاک دامنی اختیار کرو اور لوگوں کے ساتھ حسن سلوک کرو۔

☆ قیصر: جو کچھ تم نے کہا وہ حج ہے تو دیکھ لینا ایک دن وہ ضرور اس جگہ کا مالک ہو گا جو اس وقت میرے زیر قدم ہے۔ یہ بات میرے علم میں تھی کہ عنقریب ایک پیغمبر کا ظہور ہو گا۔ لیکن مجھے گمان نہ تھا کہ وہ اہل عرب سے ہو گا۔ میری تمنا ہے کہ میں ان کی خدمت میں حاضر ہو گا اور ان کے پاؤں دھوتا۔ اس کے بعد اس نے حضرت وجہہ کلبی " سے کہا کہ مکتوب رسالت سنایا جائے۔ (12)

### ابو جمل کا ہدیہ نعمت:

حضور ختمی مرتبہ ﷺ کے انقلابی اعلان نبوت کے ساتھ ہی ایسا معلوم ہوتا ہے کہ سارا عرب ہی آپ ﷺ کی مخالفت پر کمرست ہو گیا ہے۔ ابوسفیان کی طرح ابو جمل بھی اپنی اور قبائل عرب اور اپنے حمایتیوں کی پوری طاقت کے ساتھ آپ ﷺ کی مخالفت میں پیش پیش ہے۔ لیکن اسے بھی آپ ﷺ کی تکذیب کی جرات نہ ہو سکی۔ وہ یہی کہتا تھا تمہاری سچائی سے مجھے انکار نہیں لیکن ہمارے خداوں سے بغاوت کا جو اعلان تم نے کیا ہے میں اسے نہیں مانتا۔ اس لیے اسلام قبول کرنے سے وہ معذور رہا۔ حضور ﷺ کے بارے میں جو باتیں اس کے گفتار، کردار و عمل کی وجہ سے دنیا کے سامنے ہیں ان کو جاوید نامہ میں علامہ اقبال " نے ابو جمل کی زبانی، پیرایہ نعمت میں یوں پیش کیا ہے:-

|                              |                             |
|------------------------------|-----------------------------|
| باز گو اے سنج اسود باز گو    | آنچہ دیدیم از محمد باز گو   |
| از ہلاک قیصر و کسری سرود     | نوجوانان راز دست ما ربو     |
| تا بساط دین آباد در نورد     | با خداوندان مار کو آنچہ کرد |
| نهب او قاطع ملک و نب         | از قریش و منکر از نضل عرب   |
| در نگاہ او یکے بالا و پست    | باغلام خوش بر یک خواں لشت   |
| احرارنا با آسوداں آمیختند    | آبروئے دور مانے رینختند     |
| اعجمی را اصل عدنانی کجا است  | منگ را گفتار بجانی کجا است  |
| چشم خاصان عرب را گر دیده کور | برنیائی اے زہیر از خاک گور  |
| اے تو مازا اندریں صرا دلیل   | بشکن افسون نوائے جبریل      |

اے ہمل اے بندہ را پوزش پذیر خانہ خود را زبے کیشاں گیئر  
پاش پاش از خربش لات و منات انتقام از دے گیئرائے کائنات  
اس نعمت کا آزاد ترجمہ کچھ اس طرح ہو گا:-

بول اے سنگ اسود بول! میری آنکھوں نے جس طرح محمد ﷺ کو دیکھا ہے،  
اے کھوں کر بیان کر۔ قصر و کسری کی ہلاکت کا اس نے کچھ ایسا صور پھونکا ہے کہ نوجوان  
ہمارے ہاتھوں سے نکل گئے۔ ہمارے باپ دادا کے دین کی اس نے بساط الست کر رکھ دی  
ہے۔ ہمارے خاندان و معبود کے ساتھ اس نے وہ کچھ کیا ہے جو بیان میں نہیں آ سکتا۔  
اس کا نہ ہب بھی عجیب نہ ہب ہے۔ جس نے ملک اور حسب نسب کی جزویات دی ہے جو  
دوسری قوموں پر عربوں اور قریش کی برتری سے انکار کرتا ہے۔ اس کی نگاہ میں ادنیٰ و  
اعلیٰ، آقا و غلام سب برابر ہیں اور غصب یہ ہے کہ وہ خود بھی اپنے غلام کے ساتھ بینخ کر  
ایک ہی دستر خوان پر کھانا کھاتا ہے۔ اس نے کالے گورے، سرخ و سیاہ کا امتیاز ہی مٹا دیا۔  
اس طرح ہمارے خاندان کا عز و وقار خاک میں مل گیا۔ اس نے عجم کے بے زبانوں کو  
صیحان عرب کے ہم پایہ کر دیا۔ عوام کا کیا رونا! خاصان عرب بھی اندھے ہو گئے۔ اس  
لئے اے زہیرا خاک گور سے اٹھ اور آ کر اس نوائے جریل کافسوں توڑ دے۔ اے  
میرے معبود ہمل! ان تمی دستوں سے اپنا گمراہیں چھین لے۔ پھر وہ روح کائنات سے  
فریاد کرتے ہوئے کھتا ہے، اس کی ضرب کاری نے لات و منات کو بھی پاش پاش کر دیا۔  
اس لئے اے کائنات تو ہی اس باغی سے ہمارا انتقام لے۔

ابو جمل دراصل اپنے دور جاہلیت کا نماشده شخص ہے۔ وہ حسب نسب، رنگ و  
نسل، ملک و قوم، مل و مثال، پھر اور زبان کی بنیاد پر انسان کو اولیٰ و اعلیٰ، کمتر اور برتر قرار  
دے کر ان میں فرق و امتیاز پیدا کرتا ہے۔ تاکہ استحصالی قوت زندہ رہے۔ لیکن پیغمبر اسلام  
ﷺ نے آ کر ان امتیازات کو مٹا دیا۔ معلم انسانیت ﷺ کی تعلیمات کی روشنی جب  
اندلس اور قرطہ کی یونیورسٹیوں کے ذریعہ یورپ پہنچی تو وہاں کے مفکرین نے بھی ان غیر  
انسانی امتیازات کے خلاف علم بغاوت بلند کیا جس کے نتیجہ میں میکنا کارنا، ڈاں ڈاک  
روس کا معاهدہ صرافی (Socio Contract) امریکہ کا دستور آزادی معرض وجود میں  
آئے۔ آخر کار اس دور جاہلیت جدید میں ان فتنوں نے دوبارہ سراٹھایا تو عالمی ضمیر نے  
محوس کیا کہ دنیا میں امن و سلام تو اسی وقت تک ہم نہیں ہم سکتی جب تک کہ یہ

مصنوعی امتیازات ختم نہیں ہو جاتے۔ اس لئے سال 1948ء میں اقوام متحده نے بھی ان ہی اصولوں میں سے چند اصولوں کو اپنا مشورہ بنا لیا جو سرور عالم ﷺ کے خطبہ جمعۃ الوداع کی صدائے بازگشت ہے۔ ماضی سے قطع نظر اس صدی کے تجربات نے بھی یہ ثابت کر دیا کہ سوائے خلافت راشدہ اور اسلام کے قائم کردہ اداروں کے، اقوام عالم اور اس عالمی ادارے نے اپنے بلند و بانگ دعووں کے باوجود ان بنیادی انسانی حقوق کی پاسداری نہیں کی، جسے انہوں نے اپنی تہذیب و تدن اور چارٹر کا لازمی حصہ ظاہر کیا ہوا ہے، جو پیغمبر اسلام علیہ الصلوٰۃ والسلام نے چودہ سو سال قبل دنیا کو عطا کئے تھے جو حقوق انسانی کا اولین چارٹر ہے۔

### اغیار کی حمد و ستائش:

آپ ﷺ کی سچائی اور صداقت کا اعتراف صرف عرب تک ہی محدود نہیں رہا بلکہ ساری دنیا کے وہ تمام عظیم دانشوروں اور مفکر جو پیروان دین اسلام نہیں وہ بھی محمد ﷺ سرور عالم ﷺ کی عظمت و رفتہ کے برطان اعتراف اور آپ ﷺ کی حمد و ستائش پر مجبور ہیں۔

### کارلاکل:

تحامس کارلاکل اپنے مذہبی سمجھی تعصُّب کے باوجود اپنی شاہ کار تصنیف جو شرت اور بقائے دوام پانے والے مشاہیر کے بارے میں (Heroes And Hero Worship) کے نام سے مشہور ہے حضور اکرم ﷺ کو ایک عظیم ترین یگانہ روزگار ہستی اور پیغمبروں کے سردار کی صورت میں جلوہ گردیکرنا ہے اور آپ ﷺ کی بارگاہ قدس میں خراج عقیدت پیش کرتے ہوئے رقم طراز ہے:

”اور ایک شعلہ نور نمودار ہوا اور وہ بھی ایک ایسی بخیر سر زمین میں جس کے بارے میں کہا جاتا ہے کہ اس پر انسانی آزادی کے پہنچنے کا کوئی امکان نہیں۔ لیکن ایسی سر زمین کے ذرہ ریگ کو آپ ﷺ نے طلوع آفتاب دیا جس سے مشرق و مغرب ہی نہیں آسمانوں میں افق ہماقی روشنی پھیلتی چلی گئی۔ میں محمد ﷺ سے محبت کرتا ہوں۔ مجھے یقین ہے کہ آپ ﷺ کے مزاج میں نہ ہم نہ ہوں اور نہ ماکا شایبہ تک نہ

تحا۔ ان پاکیزہ صفات کی وجہ سے ہم ان کی ہارگاہ عالی میں ہدیہ خلوص و تہذیت پیش کرتے ہیں۔“

**پولین:**

یورپ کا عظیم ترین جزل اور فرانس کا مطلق العنان حکمران پولین بھی یہ اقرار کئے بغیر نہیں رہ سکا کہ محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) ہی دراصل دنیا کے سردار ہیں جن کے بارے میں جناب مسیحؐ نے (جن کا خود پولین پیروکار ہے) دنیا کو یہ خوشخبری سنائی تھی کہ میرے بعد وہ دونوں جہانوں کا سردار آتا ہے۔

**والشیر:**

فرانس کا عظیم اور منفرد صاحب طرز طناز اور حقوق انسانی کا علم بردار ادبی اور فلسفی آپ ملکہ محمدؐ کے بارے میں اس حقیقت کا اعلان کرتا ہے:-

”محمد سے بڑا انسان، انسانیت نواز دنیا کبھی پیدا نہ کر سکے گی۔“

**ژاں ژاک روسو:**

جس کی معرکۃ الارا تصنیف میثاق عمرانی (Socio Contract) کو انقلاب فرانس کی انجیل سمجھا جاتا ہے۔ آپ کے بارے میں لکھتا ہے:-

”آپ ملکہ محمدؐ ایک روشن دلخ اور بلند مرتبہ سیاسی بصیرت رکھنے والے انسان تھے۔ اور جو سیاسی لکام آپ ملکہ محمدؐ نے دنیا کو دیا ہے وہ نہایت عظیم الشان ہے۔“

**برنارڈ شا:**

برنارڈ شا جیسے عالمی شہرت یافتہ خود پرست و خود گمراہ قلم نے جس کے مقام و مرتبہ سے کون واقف نہیں، برطانیہ جمیں جمیں جمیں سر زمین سے یہ نعروں بلند کیا کہ اگر پیغمبر اسلام کو آج کی دنیا کا ذکریہ بنا دیا جائے تو ساری دنیا امن و سلامتی کا گھوارہ بن جائے۔

**ارچ- جی- ولز**

ارچ- جی- ولز جسے پیغمبر سائنس کا جاتا ہے اپنی گراں تدر تصنیف

یہ پیش کرتا ہے کہ جو آپ ملکہِ حبہ کی صداقت اور سچائی کی سب سے بڑی دلیل پسلے آپ ملکہِ حبہ پر ایمان لائے اور آپ ملکہِ حبہ نے آکر دنیا میں ایسے معاشرے کی تشكیل کی جس میں ظلم اور سفاکی پیوند خاک ہو کر رہ گئی۔  
مالٹائی:

روس کے کونٹ مالٹائی نے، جو "جنگ اور امن" (War And Peace) جیسی ماہیہ ناز کتاب کا مصنف ہے، آپ ملکہِ حبہ سے اظہار عقیدت کرتے ہوئے لکھتا ہے:-  
"آپ اُمت کو نور حق کی طرف لے گئے اور اسے اس قابل بنا دیا کہ وہ امن و سلامتی کی دل دادہ ہو جائے۔ زہد و پاکیزگی کی زندگی کو اپنائے۔ آپ نے آکر انسانی خوبیزی بند کی اور دنیا میں حقیقی ترقی اور تمدن کی راہیں کھول دیں۔ ایسے محیر العقول کارنائے صرف ایسی ہی ہستی انجام دے سکتی ہے جس کے ساتھ کوئی پوشیدہ طاقت کام کر رہی ہو اور بلاشبہ ایسی ہی ہستی عظمت و احترام کی مستحق ہے۔"

گوئئے:

جرمنی کے ماہیہ ناز قلقی شاعر گوئئے نے آنحضرت ملکہِ حبہ کی بارگاہ قدس میں "لغہ محمد" کے عنوان سے آپ ملکہِ حبہ کے ہمہ گیر انقلاب آفریں اور جاؤداں پیغام زندگی کے بارے میں جو لفظ کہی ہے اس کا گوئئے ہی کے رمز شناس ہم پایہ شاعر علامہ اقبال نے "پیام مشرق" میں آزاد ترجمہ کیا ہے۔ جس کے چند بند نذر قارئین ہیں:-

دریائے پر خوش زند و شکن گذشت  
از نگ نائے وادی و کوه و دمن گذشت  
یکسان چو سل کردہ شب و فراز را  
از کاخ شاہ و پارہ و کشت و چمن گذشت  
در ہر زماں تازہ رسید از کن گذشت  
زی بحر بے کمال چہ مستانہ می رود  
در خود یگانہ از ہم پیگانہ می رود

ان اشعار کا ترجمہ ملاحظہ ہو:-

اب یہ ندی، ندی نہیں رہی  
بلکہ دریائے پر خروش بن کر سارے بندوقوں کی چلی ہے  
اب یہ تھک راستوں کو خیر باد کہہ چلی ہے  
شاہوں کے محل اور غریبوں کی جھونپڑیاں  
امراء کے باغ اور دہقانوں کے کھیت  
سب اس کے مرہون منت ہیں  
ہر نیازمانہ اس میں نئی زندگی لائی ہے  
اور یہ بے ٹاپ و ٹنڈ و تیز اور جگر سوز بے قرار  
بھر بیکار کی جانب متانہ وار برصقی چلی جاتی ہے!  
اپنے اندر بیگانہ اور بیگانے سب سے بیگانہ!

کار لائل اسی گوئئے کے حوالے سے نبی امی ملکہ نبی کی تعلیمات کے ہارے میں لکھتا

ہے:-

”اسلام کا مطلب راضی پہ رضائے الہی رہتا“ یہ سمجھنا کہ ہماری  
وت اسی کی کامل اطاعت میں مضر ہے۔ وہ ہماری دنیا اور آخرت کے  
لیے جو چاہے کرے جو کچھ ہمارے لیے بھیجے خواہ وہ موت یا موت سے  
بھی کرب انگیز کوئی اور چیز ہو، وہی ہمارے حق میں بہتر ہے۔ ہم اپنے  
آپ کو اسی کے حوالہ کرتے ہیں اگر اسی کا تم اسلام ہے تو کیا تم ب  
مسلم نہیں؟“ (13)

### مزراںی بیفت:

”وَ هُنْفُسٌ كُسْكِي أَيْسَى مَلَكٍ مِّنْ پَيْدا هُوا جِسْ كَامِنْ نَے مُؤْكِدَ كَيَا ہے۔ جِسْ كَا ایے  
لوگوں سے پالا پڑا ہو جن کے تاکتہ پہ حالات کامیں نے تقدِّر کیا ہے اور جِسْ نے ان کو  
صلب ترین بنا دیا“ یہ نہیں ہو سکتا کہ وہ خدا کا رسول نہ ہو۔“ (14)

### ایس مار گولیو تھو:

”پیغمبر اسلام ملکہ نبی کی درد مندی کا دامہ انسانوں تک ہی محدود نہ تھا بلکہ جانوروں

پر ظلم و ستم کرنے سے بھی آپ ﷺ نے منع فرمایا ہے۔“  
ڈاکٹر لین پول:

”اگر محمد ﷺ پچے نبی نہ تھے تو کوئی نبی دنیا میں برق آیا ہی نہیں۔“ (15)

ہزاری نس صمارا جہ ز سنگھ گذھ:

”حضرت محمد ﷺ کی زندگی سرپا عمل اور ایثار کا مرقع ہے۔ آپ ﷺ نے زمانہ جاہلیت میں دنیا کی اصلاح فرمائی اور اپنی ان تھک کوششوں سے اسے جنم گا دیا۔ یہی وجہ ہے کہ پیغمبر اسلام ﷺ کا نام ساری دنیا میں روشن اور تماں ہے۔“ (16)

رأی بہادر پنڈت مٹھن لال صدر آریہ سمالج:

”حضرت محمد ﷺ نے جس وقت خداۓ تعالیٰ ایک ہے کی پکار بلند کی تو اس وقت ہندوستان، ایران، عرب و عجم میں بہت پرستی کا دور دورہ تھا۔ بلکہ خدا کی ہستی سے لوگ انکار کرتے تھے اور کہتے تھے کہ ماہدی ماہد ہے۔ مگر خداۓ تعالیٰ نے حضرت کو فرمایا کہ ثابت کر دو کہ خداۓ تعالیٰ واقعی موجود ہے۔“ (17)

فاضل چیلو نکر سیکر ڑی ہندو مہاسجھا:

”پیغمبر اسلام ﷺ کی بعثت ایک ایسے آفتابِ عالم کا ظہور تھا جس کی خوبی نہ کوئی شاعروں نے تاریکیوں اور علمت کو چشم زدن میں ختم کیا اور کائنات کو منور کر دیا۔ رسول علی ﷺ نے سب سے پہلے توحید کی تعلیم دنیا سخنچہ منے پیش کی۔“ (18)

ماںگ تو نگ پیشوائے اعظم بدھ مت:

”حضرت محمد ﷺ کا ظہور ہی نوع انسان پر خدا کی رحمت تھا۔ لوگ کتنا ہی انکار کریں مگر آپ ﷺ کی عظیم اصلاحات سے چشم پوشی ممکن نہیں۔ ہم بدھ مت کے چیزوں کا حضرت محمد ﷺ سے محبت کرتے ہیں اور ان کا احترام کرتے ہیں۔“ (19)

شری متنی کملادیوی:

”اے عرب کے مہا پرش (عظیم پیغمبر) آپ مہا صدر من موہن (بے انتہا حسین اور میرے دل کے محبوب) ہیں۔ جس کو کشا جائے ابھی اور ایشور Marfat.com“

بُجَّتِی (خدا پرستی) کا دھیان پیدا ہوا۔ یہ آپ ملکہِ ہی کی کپا تھی کہ عرب دیش کے خالم ذا کو اعلیٰ درجے کے ہنت اور سادھو بن گئے۔ اے مہا صدر راشی (بہت ہی خوبصورت بی) میں آپ کے نام کی ملا جائی ہوں کہ آپ ملکہِ ہی نے عورت کی مشی ہوئی عزت کو بچا لیا، اس کے حق ولائے، بولو شری محمد کی جے۔” (20)

### ہند کے ماہر تعلیم مشربی ایس کشاپہ:

”مجھے یہ کہنے میں ذرا بھی پاک ” سا کہ بلاشبہ محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) ایک سچے پیغمبر تھے اس سچے محمد ملکہِ ہی کے بارے میں اس سے پہلے میرے دل میں جس قدر بدگمانیاں تھیں، میں روح محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) سے اس کی معافی چاہتا ہوں اور بلا مبالغہ اور علی الاعلان کہتا ہوں کہ آج دنیا میں کسی شخص میں یہ طاقت نہیں۔ حضرت محمد ملکہِ ہی کے کریکٹر پر ایک دبہ بھی لگائے۔“ (21)

### پروفیسر رکھو پتی سمائے فراق:

میں حضرت محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) پیغمبر اسلام کی بعثت کو ان کی شخصیت اور ان کے کارنامہ ہائے زندگی کو تاریخ کا ایک مجذہ سمجھتا ہوں۔“ (22)

فرقہ ہی کا ایک شعر ہے جو اس کی عقیدت کا منظر ہے:-

معلوم ہے کچھ تم کو مد ﷺ کا مقام  
وہ امت اسلام میں محدود نہیں۔

### پنڈت امرنا تھہ ز تی دیال:

”سیرت نبوی ملکہِ ہی کو بخورد کیجئے سے یہ بات بہ آسانی ذہن نشین ہو جاتی ہے کہ پیدائش سے لے کر وفات تک ہر حال میں آخرت (ملکہِ ہی) کو تائید فرمی حاصل رہی ہے جو لازمہ بوتا ہے۔“ (23)

### پنڈت ہردے پرشاد:

”اگر کوئی مجھ سے دریافت کرے کہ حضرت محمد ملکہِ ہی کون تھے، تو میں اس کے جواب میں برلا کھوں گا کہ آپ ملکہِ ہی اپنے زمانہ کے سب سے بڑے بزرگ پیغمبر، توحید کے علمبردار، حقانیم، کافر کا مفتاح، جائیداہ اور ابوالشد کے پرستار تھے۔ آپ ملکہِ ہی“

کی اصلاح قابل داد تھی اور تا قیامت یاد رہے گی۔” (24)  
بھگت راؤ سینٹ رائڈ وو کیٹ:

”شری رام چندر تھی، بھگوان شری کرشن تھی، گورو نانک دیو تھی، حضرت موسیٰ“،  
حضرت عیسیٰ یہ سب روحانی بادشاہ تھے اور میں کہتا ہوں ان میں ایک روحاں شہنشاہ بھی  
ہے جس کا مقدس نام محمد ﷺ ہے۔ جس کے معنی ہی ”مہما“ تعریف کیا گیا ہے اور جس  
کی پوتراں کے متعلق بہت کچھ ہے۔ اس میں شک نہیں کہ ہر ایک ریفارمر نے آکر  
دنیا میں بہت کچھ کیا اگر حضرت محمد ﷺ نے دنیا پر اس قدر احسانات کئے ہیں، جن کی مثال  
نہیں مل سکتی۔“ (25)

پر فیسر چمپو پتی:

مسلمانوں سے تعصُّب کے باوجود اسے بھی یہ تسلیم کرنا پڑا، ”حضرت ﷺ کے  
دل کی آواز قرآن کی آیات ہیں۔ حضرت کی پاک اولو العزمیوں کا اندازہ“ لے کے لیے  
حضرت ﷺ کی کتاب کی شعلہ بیانوں سے ان کے زندہ پیغام کو اخذ لانا ضروری  
ہے۔“ (26)

راج پال:

رسوائے زمانہ آریہ لیڈر راج پال اپنی زہرناکیوں اور قتنہ انگیزوں کے باوجود حضور  
ﷺ کی عالمی زندگی کے بارے میں یہ کہنے پر مجبور تھا:-

”محمد ﷺ کا پہلا نکاح چھتیس سال کی عمر میں ہوا۔ یہاں تو آریہ  
سماجیوں کو مانتا ہو گا کہ محمد ﷺ نے شاستر کے مطابق زندگی کا پہلا حصہ  
بمدد رہ کر گزارا۔ وہ برہمچاری تھے اور ان کا حق تھا کہ شادی کریں۔  
معیار خانہ داری کے چھتیس برس وہ ایک ہی یوں پر قانع رہے اور وہ  
بھی دو خاوندوں کی یوہ جو نکاح کے وقت چالیس برس کی اور انتقال کے  
وقت چھٹیس برس کی تھیں۔ اس بوڑھی عورت سے اس جوان مرد نے  
نبہا کی۔ یہ بات محمد ﷺ کی پاکیزہ زندگی پر دلالت کرتی ہے۔“ (27)

## گاندھی جی:

ہندوستان کے چوٹی کے ہندو راہنماء گاندھی جی کا پیغمبر اسلام ﷺ کے پارے میں یہ عقیدہ تھا، جس کا انہمار انہوں نے اس طرح کیا:-

”جب مغرب جہالت کی تاریکیوں میں ڈوبا ہوا تھا تو آسمان مشرق سے ایک درخشاں اور روشن ستارہ طلوع ہوا جس نے ساری مخاطب دنیا کو راحت اور روشنی بخشی۔ بلاشبہ آپ ﷺ ساری دنیا کے روحلانی پیشوائتھے اور آپ ﷺ کی تعلیمات کو میں سب سے بہتر سمجھتا ہوں۔ کسی روحلانی پیشوائے خدا کی بادشاہت کا ایسا جامع اور مانع پیغام اس کے بندوں تک نہیں پہنچایا جو آپ ﷺ نے آکر پہنچایا ہے۔“ (28)

## ریورینڈ جارج:

عیسائیوں کے مذہبی پیشوائیاں بدل کے حوالے سے لکھتے ہیں:-

”حضرت امام اعیلؑ کی نسل سے حضرت محمد ﷺ پیدا ہوئے۔ آپ ﷺ کی شان میں بڑی بات بائبل مقدس میں لکھی ہوئی ہے کہ اس قوم کی بزرگی ہے جس میں حضرت محمد ﷺ پیدا ہوں گے۔ حضرت احراقؑ کی نسل سے یسوع مسیح پیدا ہوئے۔“ (29)

## انسانیکلو پیڈیا آف برٹائز کا:

جو یہودی اور عیسائی مصنفین و مفکرین کی عرق ریزی اور بر سر ہابر س کی کاوش فخر کا نتیجہ ہے اس میں بھی غیر شوری تعصب کے پاؤصف پیغمبر اسلام ﷺ کو دنیا کے تمام پیغمبروں میں کامیاب ترین پیغمبر تسلیم کیا گیا ہے۔

انگلش ڈکشنری آف آکسفورڈ اور انگریزی کی تمام ڈکشنریوں میں (”النبی“ The Prophet) ”النبی“ کے معنی حضرت محمد ﷺ ہیں۔ کسی اور پیغمبر کے لئے یہ لفظ نہیں آیا۔

## مائیکل۔ ایچ۔ ہارت:

اب ہم آخر میں امریکہ کے معروف اور ممتاز مصنف مائیکل۔ ایچ۔ ہارت کی مشورہ زمانہ کتاب

### “The Hundred, A Ranking Of Most Influential Persons’ History”

(سو بلند ترین ہستیاں جنہوں نے تاریخ میں موثر کردار ادا کیا) جو دور حاضر کی تازہ ترین تصنیف ہے، کا تذکرہ ضروری سمجھتے ہیں، جس میں اس قابل قدر کتاب کے لاکٹ اور فاضل مصنف نے دنیا کی ان تمام شخصیت روزگار شخصیتوں میں پیغمبر اسلام (علیہ الصلوٰۃ و السلام) کو دنیا کا عظیم ترین انسان قرار دیتے ہوئے ان سب میں آپ ﷺ کو سرفراست رکھا ہے اور جانب مسیحؐؒ کو جن کا وہ خود پیروکار ہے، تمیرے نمبر پر رکھتے ہوئے اس کی توجیہ اس طرح کی ہے:-

”محمد ﷺ کو دنیا کے عظیم انسانوں میں سرفراست رکھنے سے بعض قارئین کو یقیناً حیرت ہو گی اور بعض بلاشبہ ایسے بھی ہوں گے جنہیں اعتراض ہو گا لیکن عالمی تاریخی میں صرف محمد ﷺ ہی ایک ایسی شخصیت ہیں جو دنیٰ اور دنیوی لحاظ سے کامیابی اور کامیابی کے بلند ترین مقام پر فائز ہیں۔“

اگر دنیا کے غیر مسلم رہنماؤں، مفکروں، دانشوروں کے آپ ﷺ کے بارے میں افکار اور تذکار کو جنہیں تاریخ کے ہر دور نے اپنے دامن میں سمیٹ لیا ہے جمع کر لیا جائے تو وہ سب آپ ﷺ کے پرتو عنیت کی ایک ادنیٰ سی جھلک ہو گی۔ ہم نے یہ چند اقتباسات اس لئے پیش کئے ہیں کہ آپ ﷺ کے انتہائی فضل و کمال اور بلند سیرت و کردار کی تعریف کے علاوہ آپ ﷺ کے اسم مبارک ”محمد ﷺ“ اور ”احمد ﷺ“ کی معنوی تصدیق آپ ﷺ کی ولادت پاسعادت کے بعد سے آج تک ہر زمانہ میں صرف آپ ﷺ کے ماننے والوں ہی نے نہیں بلکہ اغیار اور آپ ﷺ کے دشمنوں تک نے کی ہے۔ یہ سلسلہ ابد تک جاری رہے گا۔ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم

## عظمت و شان رسالت مصلی اللہ علیہ وسلم

شاخواں پیغمبر مصلی اللہ علیہ وسلم شاعر شیرس خن جناب جامی " نے جب یہ مصرعہ گربار "ہر قرآن درشان محمد مصلی اللہ علیہ وسلم " رقم کیا تھا اس وقت ان کے پیش نظر امام المومنین حضرت عائشہ صدیقہ " کا وہ حسن کلام یقیناً موجود ہو گا جو انسوں نے حضور مصلی اللہ علیہ وسلم کے بارے میں فرمایا تھا: " کان خلقہ القرآن " آپ مصلی اللہ علیہ وسلم کا حسن خلق ہی سرپا قرآن ہے جس کا ایک ایک حرف اس کی صداقت پر شب دروز گواہی دتا چلا آ رہا ہے۔ دراصل یہی وہ آئینہ ہے جس میں آپ مصلی اللہ علیہ وسلم کی ہمہ جنت، ابدی اور عالم کیر خصیت اپنے پورے آب و تاب اور جمال و جلال کے ساتھ جلوہ گر ہے۔ آپ کی فضیلت و مرتبت کا اس سے بڑھ کر اور کیا ثبوت ہو گا کہ خود کلام الہی آپ مصلی اللہ علیہ وسلم کی ذات گرامی پر اتارا گیا جبکہ جناب موسیٰ علیہ السلام جو خود بھی صاحب کتاب و صاحب شریعت پیغمبر ہیں اور جن کی جلالت شان کا انہیاً نبی اسرائیل میں اور کوئی پیغمبر نظر نہیں آتا، انہیں بھی الواح ربانی حاصل کرنے کے لئے وادی سینا سے گزر کر کوہ طور کی چونکوں پر جانا پڑا لیکن حضور ختنی مرتبت مصلی اللہ علیہ وسلم کی شان اور مقام ہی کچھ اور ہے۔ اگر آپ مصلی اللہ علیہ وسلم شہستان حرامیں خلوت گزیں ہیں تو جریل امین کلام الہی لے کر وہیں اتر رہے ہیں۔ آپ مصلی اللہ علیہ وسلم سرزین مکہ میں ہوں یا سواد نہیں میں، قرآن مبتد و حجی مصلی اللہ علیہ وسلم تک خود وہیں پہنچ رہا ہے۔ اور آپ مصلی اللہ علیہ وسلم کے ایک ایک لفظ اور آپ کے ہر ہر عمل کی تصدیق کرتا چا رہا ہے اور لاریب آج بھی کہہ رہا ہے:

وَمَا يَنْطَقُ عَنِ الْهُوَيِّ ۝ أَنْ هُوَ الْأَوْحَىٰ ۝ يُوحَىٰ ۝

(سورہ الحجم ۳-۴)

وہ (رسول مصلی اللہ علیہ وسلم) اپنی خواہش لئی سے نہیں بولتے،  
یہ تو ایک وحی ہے جو ان مصلی اللہ علیہ وسلم پر تازل کی جاتی ہے۔  
و ما رمیت اذا رمیت ولكن الله ر منی

(سورہ الانفال ۱۸)

اور تم نے نہیں (مشی بحریت ہاتھ میں لیکر کفار کی طرف) چینگی  
تحی بلکہ اللہ نے چینگی تھی۔

اور پیغمبر کا ہاتھ دراصل ہمارا ہی دست قدرت ہے، جس کو مولا نائے روم اور علامہ

**marfat.com**

**Marfat.com**

اقبال نے زبان شعر میں یوں کہا ہے:  
گفتہ او گفتہ اللہ بوده گرچہ از حلقوم عبدالله بود  
(رومی)

اور

ہاتھ ہے اللہ کا بندہ مومن کا ہاتھ  
 غالب و کار آفس کار کشاد کو کارساز  
(اقبال)

### ارتفاق ذکر

ہم یہاں ان ہی آیات قرآن کو پیش کریں گے جن کا تعلق پرہ راست حضور رسالت آپ ﷺ کی شان عظمت و جلال اور آپ ﷺ کے علو مرتبت اور آپ ﷺ کے ادب و احترام سے ہے۔

سورۃ الْمُشَرِّقِ میں آپ ﷺ کے بارے میں ارشاد پاری تعالیٰ ہے۔ "وَرَفِعَنَا لَكَ ذِكْرَكَ" (۱) اور ہم نے آپ ﷺ کی خاطر آپ ﷺ کے آوازہ ذکر کو بلند کیا۔ "اور یہ ذکر اتنا بلند ہوا کہ کون و مکان کی ساری رفتیں اس کے سامنے پست ہو کر رہ گئیں۔ ارض و سموات میں اسی ذکر کا غلطہ بلند ہوا۔ یہ فرش زمین سے بلند ہو کر عرش بریں اور عرش معلیٰ تک پہنچ گیا۔ لوح و قلم اسی ذکر کے لئے وقف کر دیے گئے۔ مقام محمود "عسیٰ ای یَعْثُلُكَ رَبُّكَ مَقَاماً مَحْمُودًا" (۳۰) "احمد" و "محمد" علیہ الصلوٰۃ والسلام کی شان رفت کا مظہر تھرا۔ یہ رتبہ بلند کل کائنات میں سوائے آپ ﷺ کے نہ کسی اور کو نصیب ہوا ہے اور نہ ہو گا۔ آپ کی رفت ذکر کے بارے میں حضرت ابوسعید خدری " سے روایت ہے کہ حضور نبی کرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے پاس جبریل امین "تشریف لائے اور فرمایا: "میرا اور آپ ﷺ کا رب پوچھتا ہے کہ اس نے کس طرح آپ ﷺ کا ذکر بلند کیا۔" حضور ﷺ نے جواب میں ارشاد فرمایا: "یہ تو اللہ ہی بہتر جانتا ہے۔" اس پر جبریل نے کہا، پاری تعالیٰ نے فرمایا: "جب میرا ذکر کیا جائے گا تو اس کے ساتھ ساتھ آپ کا بھی ذکر ہو گا۔" اس روشن حقیقت سے کون انکار کر سکتا ہے کہ اس کلہ گیت نور و "لا الہ" کی محیل ہی اس وقت تک نہیں ہوئی جس کے ملک میں "محمد ﷺ" اس میں

شامل نہ ہو۔ زبان و مکان کا وہ کونسا ایسا گوشہ، وہ کوئی ایسی ساعت اور وہ کون سا ایسا لمحہ ہے جو ذکر حضور ﷺ سے غالی ہے۔ اس عالم شش جہات کے گوشہ گوشہ میں گردش زمین کے ساتھ ساتھ ہر بانگ اذان میں آپ ﷺ کا نام نای بلند ہو رہا ہے۔ کوئی نماز آپ ﷺ پر سلام اور درود بھی بغیر مکمل نہیں ہوتی۔ ایک مسلمان کی پیدائش کے ساتھ ہی اللہ تعالیٰ کی کبریائی کے ساتھ آپ ﷺ کی رسالت کی صدائے دل نواز بھی بانگ تجھیر کے ساتھ بلند ہو کر اس کے کانوں میں گوئی اور اس کے دل و دماغ، رُم و پے اور اس کے شعور اور لاشعور میں اتر جاتی ہے۔ اس لئے مسلمان دنیا کے کسی خطے میں، مشرق ہو یا مغرب، شمال ہو یا جنوب غرض کہ جہاں کہیں بھی اور جس جگہ بھی ہوں آپ ﷺ ہی کا کلمہ پڑھتے اور آپ ﷺ ہی پر درود و سلام بھیجتے ہیں۔

یہ کائنات دہر کیا اور اس کی بساط ہی کیا ہے۔ سارے عالم لاہوت و ملکوت اور ملک الالاک بھی ذکر حبیب ﷺ میں مشغول ہیں۔ خود خالق کائنات اور اس کے تمام ملائکہ مقررین آپ ﷺ پر درود و سلام بھیجتے ہیں۔ سورہ احزاب میں فرمایا:

ان الله وملائكة يصلون على النبي۔ يا ايها الذين امنوا

صلوا عليه وسلموا تسليما۔" (سورہ احزاب: 31)

"الله اور اس کے فرشتے نبی ﷺ پر رحمت و درود بھیجتے ہیں۔

اے اہل ایمان تم بھی ان ﷺ پر درود و سلام (کی سوغات) بھیجو۔"

نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر درود بھیجنے سے انسان کمال کی اس انتہا کو پہنچ جاتا ہے جس کا ادراک بھی ذہن انسانی پوری طرح نہیں کر سکتے انسان دائرہ بشریت سے آگے بڑھ کرنا صرف ملائکہ کے دائرة نور میں داخل ہو جاتا ہے بلکہ اس سے بھی بلند تر ہو کر متہائے کمال یعنی الوہیت اور حظیرۃ قدس کے اس دائرة عمل میں اسے شرف ہاریاں حاصل ہوتا ہے، جہاں سے درود و صلوٰۃ اور انوار رحمت کی پارش ہو رہی ہے۔ اس طرح انسان نہ صرف ملائکہ مقررین اور روح الامین کا ہم زہان ہو جاتا ہے بلکہ اسے ذات حق کے ترجمان ہونے کا شرف بھی حاصل ہوتا ہے۔ یہاں یہ نکتہ بھی لائق توجہ ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم پر درود و سلام کے لئے خالق کائنات نے اپنا اسم ذات استعمال کیا ہے، جس سے یہ تلاٹا مقصود ہے کہ درود و سلام کا تعلق جلوہ گہ صفات سے بلند ہو کر برآء راست حرم ذات سے ہے۔

## معراجِ نبوت

نبوت بشریت کا اعلیٰ ترین مقام ہے اور جب نبوت اپنے نقطہ عروج و کمال پر پہنچ جائے تو پھر یہ ذات مصطفوی ملکہ نبیوں میں جلوہ گر ہوتی ہے، جس میں زمان و مکان اور لامکاں کی ساری وسعتیں سمٹ کر آ جاتی ہیں۔ یہی وہ مقام معراجِ نبوت ہے جس کے زیر قدم سدرۃ المنتهى ہے، جہاں پر سارے جمادات اٹھادیے جاتے ہیں اور جہاں شب اسری کے مہماں گرامی نے جمال الوہیت کو بے نقاب دیکھا، وہاں آپ ملکہ نبیوں کو حق سبحانہ تعالیٰ سے براہ راست شرفِ ہم کلامی حاصل ہوا۔ اس ذکرِ جمیل کو سورۃ النجم کی آیات اپنے آغوش میں لئے ہوئے ہیں۔

یہ وہ شرف ہے جو کسی اور پیغمبر کو نصیب نہ ہوا۔ جناب موسیٰؑ جسے بلند مقام پیغمبر بھی جلوہ صفات تک کی تاب نہ لاسکے۔ اس حقیقت کو ملا جمالی نے زبان شعر میں اس طرح بیان کیا ہے۔

موسیٰؑ نہ ہوش رفت پر یک پرتو صفات  
تو میں ذات می تغمدی در تسمے

یہ صاحب قابِ قو میں ہی کا غرف بے کراں ہے کہ تمام کائنات ارض و سما اور سارے عالم خلق و امر کے اسرار و رموز اور حقائق پہاں کو بے جا ب دیکھتے ہوئے مقام کبریٰ تک پہنچ کر اس کی ساری فیوض و برکات کو اپنی ذات اور اپنے گھرانے تک محدود کرنے کی بجائے ان فیضِ علیوں کو سارے عالم بشریت کے گھر گھر پہنچانے کے لئے آپ ملکہ نبیوں نے پھر اسی عالم آب و خاک میں مراجعت فرمائی۔ جس کی بدولت حیات و کائنات کی تقدیر بدل گئی اور انسانوں کو نہ صرف حیات و کائنات اور حکیم ذات کے باہمی ربط و تعلق کا شعور نصیب ہوا بلکہ اس پر عروج و ارتقا کے درباز ہو گئے۔ تخلیق و تسخیر اور تصرف کائنات کے اختیارات سے ابن آدم سرفراز ہوا۔ اس لئے وہی ہستی جس کی بدولت انسان کو یہ سارے انعام و اکرام نصیب ہوئے، ہر فرد بشر کے عزت و حکیم کی سزاوار ہو سکتی تھی۔ اسی لئے تاجدارِ نبوت کے بارے میں ارشاد باری تعالیٰ ہے:

انا ارسلنك شاهداً و مبشرأ و نذيرأ لتو منوا بالله و

رسوله و تعزره و مثليه

(سورۃ الفتح آیت ۷، ۸)

”اے نبی ﷺ! ہم نے آپ ﷺ کو شاہد و بشیر اور خذیر بنا کر  
بھیجا ہے تاکہ اے لوگو تم اللہ اور اس کے رسول ﷺ پر ایمان لاو،  
اس کی تعظیم و توقیر کرو اور صبح و شام اپنے رب کی پاکی بیان کرتے  
رہو۔“

آپ ﷺ کی شان رسالت میں تندیر و بشیر کو اس لئے یک جا کر دیا گیا۔  
دونوں کی اصل ایسی شفقت و رحمت ہے جو ساری انسانیت کے دامن مراد کو ایمان کی  
دولت لازوال سے بھرنے کے لئے مضطرب اور بے قرار ہے اور جو ایمان لے آئیں ان  
کے لئے پیغمبر کا وجود سراپا رحمت و رافت ہے۔ اسی لئے فرمایا:

لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِّنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنْتُمْ  
حَرِيصٌ عَلَيْكُمْ بِالْمُؤْمِنِينَ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ ۝

(سورۃ توبہ: ۱۲۸)

”تمہارے پاس اللہ کا رسول ﷺ آگیا ہے جو تمہیں میں سے  
ہے، تمہارا نجع و کلفت میں پڑتا اس پر بہت شاق گزرتا ہے۔ وہ تمہاری  
بھلائی کا خواہش مند ہے اور مومنوں کے لئے شفقت رکھنے والا اور  
رحمت والا ہے۔“

## آداب دربار رسالت ﷺ

وہ ہستی جو ساری انسانیت کے لئے واجب الاحترام ہے اس کے دربار رسالت میں جو تابد قائم و دائم رہے گا۔ ادب و احترام، گفتگو اور تھاٹب کے آداب بھی قرآن مجید نے اہل ایمان کو سکھائے ہیں۔ آپ ﷺ کی مخالفت اور دشمنی تو صریحاً کفر ہے لیکن آپ ﷺ کی شان میں کسی قسم کے سوء ادبی بھی عارضہ گر اعمال اور اعلان کفر ہے۔

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَرْفَعُوا أَصْوَاتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِيِّ  
وَلَا تَجْهَرُوا لَهُ بِالْقَوْلِ كَجَهْرٍ بَعْضُكُمْ لِبَعْضٍ إِنْ تَحْبِطُ  
أَعْمَالَكُمْ وَإِنَّمَا لَا تَشْعُرُونَ ۝

إِنَّ الَّذِينَ يَغْضُبُونَ أَصْوَاتَهُمْ عِنْدَ رَسُولِ اللَّهِ أَوْ لِنَكَ الْأَدْيَنَ  
إِنْ تَسْتَحِنَ اللَّهَ قُلُوبُهُمْ لِلتَّقْوَىٰ - لَهُمْ مَغْفِرَةٌ وَاجْرٌ عَظِيمٌ ۝

(سورۃ الحجرات، آیت 2، 3)

”اے لوگو جو ایمان لائے ہو اپنی آواز کو نبی ﷺ کی آواز سے بلند نہ کرو اور نہ نبی ﷺ کے ساتھ اپنی آواز کے ساتھ بات کیا کرو جس طرح کہ تم آپس میں ایک درجے سے بات کرتے ہو۔ کہیں اپیانہ ہو کہ تمہارے اعمال عارضہ ہو جائیں اور تمہیں خبر بھی نہ ہو۔ جو لوگ رسول کریم ﷺ کے حضور بات کرتے ہوئے اپنی آواز پست رکھتے ہیں وہ درحقیقت وہی لوگ ہیں جن کے دلوں کو اللہ نے تقویٰ کے لئے جانچ لیا ہے۔ ان کے لئے مغفرت ہے اور اجر عظیم۔“

إِنَّمَا قَبْلَ يَهُ ارْشَادٌ فَرِمَيَا:

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَقْدِمُوا بَيْنَ يَدِيِّ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَاتَّقُوا  
اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ۝

(الحجرات، آیت 1)

”اے لوگو جو ایمان لائے ہو اللہ اور اس کے رسول ﷺ کے آگے پیش قدمی نہ کرو۔ اللہ سے ڈر دے۔ اللہ سب کچھ سخنے اور جاننے والا ہے۔“

سورۃ الحجرات کا موضوع ہی اہل ایمان کو آداب دربار رسالت کی تعلیم دیتا ہے۔ سب سے پہلے مسلمانوں کو واضح طور پر یہ حکم دیا جا رہا ہے کہ وہ تمام معاملات میں احکام اللہ کی تعمیل اور اللہ کے رسول ﷺ کا مکمل طور پر اتباع کریں اور ان کو دل و جان سے اپنا رہنمایا کر ان کی پیروی کرتے ہوئے ان کے پیچھے پیچھے چلیں۔ اللہ تبارک و تعالیٰ نے اپنی اطاعت کے ساتھ اہل ایمان کو اطاعت رسول ﷺ کا پابند کر دیا اور اطاعت رسول ﷺ کو اطاعت اللہ قرار دیا۔ اطاعت رسول ﷺ کا اولین تقاضا یہ ہے کہ ہر ہر قدم پر آپ ﷺ کے ادب و احترام کو محفوظ رکھا جائے۔ وگرنہ آپ ﷺ کی جناب میں کسی قسم کی بے ادبی بارگاہ الوہیت میں بے ادبی تصور ہو گی۔ جب کسی مسلمان سے ادب و احترام رسول ﷺ ختم ہو جائے تو اس کے بعد نہ اس کا ایمان باقی رہے گا اور نہ ہی اس کا عمل۔ اس طرح اس کے سارے اعمال غارت ہو کر رہ جائیں گے اور وہ سرحد کفر میں داخل ہو جائے گا۔

سورۃ الحجرات کی یہ آیات اہل ایمان کو دربار نبوت میں نرم دم گرفتو ہونے کی تعلیم دیتے ہوئے یہ دعید بھی سناری ہی ہیں کہ حضور رسالت آپ ﷺ سے ارتقاء صوت اور بلند کلام کا انجام کار ”جو ط اعمال“ ہے، جو کفر اور شرک کی صورت اقتیار کر لیتا ہے۔ قرآن مجید میں واضح طور پر یہ بتلایا گیا ہے کہ کفر اور شرک دراصل نتیجہ ہیں جو ط اعمال کل۔ چنانچہ سورۃ المائدہ میں فرمایا:

وَمَنْ يَكْفُرْ بِالْإِيمَانِ فَقَدْ جُبَطَ عَمَلُهُ وَهُوَ فِي الْآخِرَةِ مِنَ  
الْخَاسِرِينَ۔ (المائدہ: 5)

”اور جو کسی نے ایمان کی روشن پر چلنے سے انکار کیا تو اس کا سارا کارنامہ زندگی منائع ہو جائے گا۔“

ولو اشر کو لحبط عنهم ما كانوا يعملون۔

(الانعام: 88)

”لیکن اگر کسیں ان لوگوں نے شرک کیا ہوتا تو ان کا سب کیا کریا  
غارت ہو جاتا۔“

لَئِنْ أَشْرَكَتْ لِيَحْبِطَنَ عَمَلَكَ۔

(الزمر: 65)

”اگر تم نے شرک کیا تو تمہارا عمل ضائع ہو جائے گا۔“

ان کے علاوہ متعدد آیات اور بھی ہیں جن سے ظاہر ہوتا ہے کہ کفر کی سزا سے اگر کوئی دنیا میں فتح بھی جائے تو آخری عدالت الہی میں اسے پوری پوری سزا مل کر رہے گی اور شرک تو خدا کے نزدیک ناقابلِ معافی جرم ہے۔ ان آیات سے یہ بھی معلوم ہوا کہ جناب رسالت مآب ﷺ میں تیز اور بلند آواز سے گفتگو غیر شوری طور پر بھی بے ادبی ہے جو غارت گر اعمال ہونے کے سبب کفر اور شرک ہے۔

اپنی معرکۃ الآراء تصنیف ”الصارم المسلط“ جو شامی رسول ﷺ پر فی الواقع چکتی ہوئی تکوar ہے، میں اسی آیت مبارکہ کی تفسیر کرتے ہوئے امام ابن تیمیہ ”فرماتے ہیں：“

”جب ایسی تکلیف و استخفاف جو بلاقصد ہونے کے باوجود سوء ادب اور کفر میں داخل ہے تو پھر جو استخفاف اور تکلیف جو عمدًا اور بالقصد کی جائے تو اس کے صریحاً کفر ہونے میں کیا شہر زہ جاتا ہے یہ تو بطریق اول کفر شمارہ ہو گا۔ (32)

اسی آیت ”لَا ترْفَعُوا أصواتَكُمْ.....“ کی تفسیر کرتے ہوئے ابو عبد اللہ محمد بن احمد القرضی اپنی شرحہ آفاق تصنیف ”الجامع لاحکام القرآن“ میں لکھتے ہیں:

”اس آیت میں جس بلند آواز سے منع کیا گیا ہے وہ ایسی بلند آواز نہیں جس کا مقصد آنحضرت ﷺ کا استخفاف و اہانت ہو کیونکہ ایسی بلند آواز تو کفر ہے اور یہ خطاب بھی اہل ایمان سے ہے۔ جن کے لئے آپ ﷺ کی ذات گرامی اصل ایمان بلکہ عین ایمان ہے کیونکہ آپ ﷺ ہی سر اپا دین ہیں۔ اسی لئے تو علامہ اقبال نے کہا ہے۔

بِ مَصْطَفٍ بِرْسَانَ خَوَّلِشَ رَا كَه دِيں هَسَ اوست

اگر بِه او نَزِيدِي تمام بولسی است

قاضی ابو بکر ابن العربي اسی آیت کی تفسیر کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

حضور رسالت مآب ﷺ کی ذات اقدس وصال کے بعد بھی اسی طرح تحريم و حکم کم کے لائق ہے جس طرح آپ ﷺ کی زندگی میں آپ ﷺ کی تعظیم کی جاتی رہی ہے۔“

آپ ﷺ کی زبان مبارک سے نکلے ہوئے الفاظ کو آج بھی وہی حرمت و عظمت حاصل ہے جو انہیں آپ ﷺ کی حیات طیبہ میں حاصل تھی۔ لطف وغیرہ پونکہ وحی الہی ہے اس لئے آپ ﷺ کا کلام بھی قرآن مجید کے کلام کی طرح قابل احترام ہے۔

ای آیت کی روشنی میں علمائے تفسیر و حدیث ہمیں بتلاتے ہیں کہ جب کبھی اور جماں نہیں بھی آپ ﷺ کا کوئی حکم یا آپ ﷺ کی کوئی حدیث سنائی جائے اسے خاموشی اور احترام سے ناجائے اور اسکی محفل میں تیز اور پاؤ اواز بلند گفتگو سے احتراز کیا جائے۔ سورہ الحجرات کی اگلی آیت "لَا تَحْهِرُوا لِهِ بِالْقُوْلِ" کی تفسیر کرتے ہوئے علامہ آلوی اپنی مستنور کتاب "روح المعانی" میں لکھتے ہیں:

"یہ مسلمہ قاعدة ہے کہ آنحضرت ﷺ کو کسی قول یا فعل کے ذریعہ تکلیف پہنچانا کفر ہے، جس سے انسان کے تمام اعمال غارت ہو جاتے ہیں۔ لہذا ایسے اعمال سے بھی منع فرمایا گیا جس سے آپ کو اذیت پہنچنے کا احتمال ہو۔" (33)

اس سے اگلی آیت میں ایسے اہل ایمان کا ذکر ہے جو ہارگاہ رسالت ﷺ میں بات نہ رکھتے ہوئے ادب و احترام کے پیش نظر اپنی آواز کو پست رکھتے ہیں۔ ان کے پارے میں ارشاد ہوا کہ یہی وہ لوگ ہیں جو امتحان اور آزمائش کے دشوار مراحل سے گزر کر معیار تقویٰ پر پورے اترے ہیں۔ نزول کتاب کا مقصود ہی اہل تقویٰ کی ہدایت اور رہنمائی ہے۔ اور اللہ کے نزدیک سحق بکریم اور لائق عز و شرف صرف وہی شخص ہے جو صاحب تقویٰ ہے۔ جس سے معلوم ہوا کہ انسان کا معیار فضیلت یا معیار تقویٰ 'ابد و احترام رسول ﷺ' ہے۔ اور وہ لوگ جو ادب و احترام رسول ﷺ کو ظہوری یا غیر شوری طور پر طہوڑ نہیں رکھتے، وہ جتنا ایمان و تقویٰ سے محروم ہو جاتے ہیں۔ اس لئے وہ پھر کسی عزت و تکریم کے لئے بارگاہ خداوندی میں ذلیل اور رسول ہوتے ہیں۔

سورۃ نور میں وغیرہ پونکہ کے خط مراتب اور آداب گفتگو کی تعلیم دیتے ہوئے حکم دیا گیا۔

لَا تَحْمِلُوا دُعَاءَ الرَّسُولَ بِيَنِكُمْ كَدُعَاءَ بَعْضَكُمْ بِعِضاً  
"تم لوگ اپنے درمیان رسول ﷺ کے بلاں کو آپس میں ایک

دوسرے کو بیان نہ سمجھو۔“

**تفیر آیت:** مسلمانو تم پر واجب ہے کہ تم پیغمبر ﷺ کی عزت و حکم، تعظیم و توقیر کرو۔ آپ ﷺ کے حفظ و مراتب کا خیال رکھو اور آپ ﷺ کی موجودگی میں اپنی آوازوں کو پست رکھو اور آپ ﷺ کو نبی اور رسول اللہ جیسے الفاظ سے مخاطب کرو۔“ (34)

اس حکم کی تعمیل سے انحراف کو بھی توہین نبوت اور کفر قرار دیا گیا ہے۔ ایمان لانے کا اقرار کرنے کے بعد اللہ اور اس کے رسول اور آیات اللہ سے استہزا کرنے والوں کو قرآن نے کافر قرار دیا ہے۔ چنانچہ سورۃ توبہ کی 65 ویں آیت میں ان گستاخان نبوت سے پوچھا جا رہا ہے:

”کیا تم اللہ کے ساتھ اس کی آتوں اور اس کے رسول ﷺ کے ساتھ نہیں مذاق کرتے ہو؟ بمانے نہ بناو! حقیقت یہ ہے کہ تم نے ایمان کے اقرار کے بعد پھر کفر کیلے۔“

اس آیت مبارکہ کی تفسیر کرتے ہوئے شیخ الاسلام امام ابن تیمیہ ”اپنی اسی گراں مایہ تصنیف ”الصارم المسلول“ میں تحریر فرماتے ہیں:

”اس آیت سے یہ ثابت ہے کہ اللہ تعالیٰ، آیات اللہ اور اللہ کے رسول ﷺ کے ساتھ تشریف اور استہزا کفر ہے، تو پھر وہ سب و شتم جو حضور ﷺ کی شان میں تصدأ ہو وہ تو کھلا کفر ہے اور یہ آیت اس امر پر قطعی طور پر دلالت کرتی ہے کہ جس کسی نے بھی جناب رسالت آپ ﷺ کی تنقیص و اہانت قصد اکی یا نہیں مذاق میں کی، بہر صورت وہ کفر ہے۔“ (35)

قاضی ابو بکر ابن العلی اسی آیت کی تفسیر میں لکھتے ہیں:

”منافقین نے جو کچھ کما اس کی دو صورتیں ہیں: یا تو یہ (اہانت و تفحیک) بالقصد ہو گی یا پھر بلور استہزا۔ ہر دو حالتوں میں یہ کفر ہے کیونکہ کلمات کفر کے ساتھ تفحیک و استہزا بھی کفر ہی ہے۔“ (36)

# باب اول

## كتابيات

- (١) القرآن ٧: ٥٦
- (٢) تورات اخناء هاب: ١٨
- (٣) القرآن ٢٩: ٢
- (٤) القرآن ٦: ٦
- (٥) أنجيل يوحنا هاب ٢٥: ٤٣
- (٦) أنجيل يوحنا هاب ١٣: ١٦
- (٧) محمد بن اسحاق - سيرة الرسول ﷺ
- (٨) سيد ابوالاعلى مودودي - تفسير القرآن ج ٥ ص ٣٧٨
- (٩) القرآن ٢: ١٦٣
- (١٠) سيد مناير احسن گيلاني - النبي القائم ص ٣٠
- (١١) النبي القائم ص ٢٧ - ٢٨
- (١٢) صحیح البخاری - تاریخ الطبری
- (١٣) نقوش رسول نبرج - ٣٢٩ ص ٣٢٩ - ٣٩٦
- (١٤) القرآن ٧: ١٩
- (١٥) القرآن ٣٣: ٥٦
- (١٦) امام ابن تیمیہ "الصارم المسلول علی شاتم الرسول ﷺ" ص ٥٦
- (١٧) علامہ آلوی البغدادی - روح المعانی - ج ٢٦ ص ٣٦
- (١٨) علامہ قاضی شاۓ اللہ پانی پتی "تفسیر مظہری" - ج ٩ ص ٣١
- (١٩) الصارم المسلول علی شاتم الرسول ص ٤٠ - ٤١
- (٢٠) قاضی ابوکبر ابن العربي ج ٢ ص ٩٦٥

## باب دوم

قانون توہین رسالت ﷺ

(قرآن کی روشنی میں)

وہ لوگ جو اس بزرگزیدہ، معصوم اور منزہ عن الخطا اور محبوب کبریا ہستی کو ذہنی یا جسمانی کسی قسم کی بھی افیت پہنچائیں ان کے بارے میں قرآن مجید کا واضح حکم موجود ہے:

انَّ الَّذِينَ يُوذَّونَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ لَعْنُهُمُ اللَّهُ فِي الدُّنْيَا  
وَالآخِرَةِ وَاعْدُلُهُمْ عَذَابًا مَهِينًا۔ (1)

”بلاشبہ جو لوگ اللہ اور اس کے رسول ﷺ کو افیت دیتے ہیں  
ان پر دنیا اور آخرت میں اللہ کی طرف سے پھٹکار ہے اور ان کے لئے  
روا کن عذاب مہیا کر دیا گیا ہے۔“ (4)

اس آیت سے ظاہر ہے کہ افیت رسول، افیت الٰہی بھی ہے اور اس کے لئے رسول کن عذاب کا اعلان ہے۔ عذاب الٰہی جو اللہ تعالیٰ کے قرود جلال کا مظہر ہے، کی کئی تسمیں ہیں اور قرآن مجید میں ہماری تحقیق کے مطابق 332 جگہ اس کا ذکر آیا ہے۔ مجرد عذاب 111 مرتبہ، عذاب ایم 77 مرتبہ، عذاب شدید 26 مرتبہ اور عذاب ٹھیکن 14 مرتبہ، عذاب عظیم 14 مرتبہ، عذاب النار 9 مرتبہ، سوء العذاب 9 مرتبہ، عذاب جنم 7 مرتبہ، عذاب اللہ 6 مرتبہ، عذاب حرق، عذاب مقیم، عذاب الخزی، پانچ پانچ مرتبہ، عذاب الآخرة 8، عذاب سعیر، عذاب غلیظ، عذاب یوم عظیم چار چار مرتبہ، عذاب المuron، عذاب الحلد، عذاب الغافین تین تین مرتبہ، عذاب قریب، عذاب اکبر، عذاب نکرہ دو دو مرتبہ اور عذاب العذاب، عذاب فی الحیات، عذاب غیر مردود، عذاب اولی، عذاب حییم، عذاب صعد، عذاب کبیر، عذاب المستقر اور عذاب السرم ایک ایک مرتبہ آیا ہے۔

### عذاب:

مفردات امام را فہم میں جو لفظ القرآن پر انتہائی مستند کتاب کبھی جاتی ہے، خت دکھ اور تکلیف دینے کو عذاب کہا گیا ہے۔

عذاب "خذب" سے مشتق ہے۔ خذب شیرس پانی کو کہتے ہیں۔ تعذیب میں ازالت خذب ہے۔ اس لئے عذتہ کے معنی ہیں، میں نے اسے زندگی کی لذت اور مسرتوں سے دور یعنی محروم کر دیا۔

قرآن مجید میں ہر اس تکلیف اور محرومی کو جو انسان کے مکافات عمل کا نتیجہ ہے اور ہر ایسی سزا کو جو فرد یا قوموں کو دنیا اور آخرت میں پاداش جرم میں دی جائے، عذاب کہا گیا ہے۔

### صیمن:

لسان العرب میں "صیمن" "حقارت" اختصار، ذلت و رسوانی کے معنی میں استعمال ہوا ہے۔ تفسیر "المراغی" میں واعد لهم عذاباً مهیناً کی تشریع اس طرح کی گئی ہے۔ "ان کے لئے الْمَنْجِز عذابٌ تیار کیا گیا ہے اور حقارت اور اہانت، ذلت و رسوانی ان کا مقدار ہے۔"

اصل عربی صہارت حسب ذیل ہے:-

"ای ہبالہم عذاباً بولہم و تجعلہم فی مقام الذ رایہ

والاحتقار والبغزی الہون۔"

رسوا کن عذاب کی ایک جملہ سورۃ "السب" میں دکھلائی گئی ہے، جو اس سورۃ کے نشان نزول کے تماقہ میں اور بھی واضح نظر آتی ہے۔

سارے قرآن مجید میں بھی ایک ایسی سورۃ ہے، جس میں گستاخ رسول ﷺ کو اس کے نام سے پکارا گیا ہے اور پوری سورۃ غضب اللہی کے جلال کی نمود ہے۔ اس کا تاریخی پس منظر یہ ہے کہ ابوالسب تھا تو رسول اکرم ﷺ کا جیسا لیکن وہ اور اس کی بیوی ام جیا، ایسے بدجنت اور مردود تھے کہ انہوں نے رسول اکرم ﷺ کی مخالفت میں کوئی کسر نہیں انہار کھی تھی۔ ابوالسب کا شمار اس وقت کے مตھوں اور سرمایہ دار لوگوں میں ہوا تھا۔ اسے اپنے مال و دولت اور اولاد پر بڑا گھنٹہ اور غرور تھا اور سمجھتا تھا کہ بھی اس کے

دست و بازو ہیں۔ لیکن غاتم الانجیاء کی آمد آمد سے نہ صرف صنم کدے ویران ہو گئے بلکہ زر اندازی اور زر پرستی کا زور بھی ختم ہوتا جا رہا تھا، جس سے ابوالعب بوكھلا اٹھا اور بروایت ابن زید<sup>ؓ</sup> ابوالعب نے ایک دن حضور ﷺ سے دریافت کیا کہ اگر وہ اسلام لے آئے تو اسے کیا ملے گا، آپ ﷺ نے فرمایا: وہی جو اور مسلمانوں کو ملے گا۔ جب اسے یہ معلوم ہوا کہ اسے دوسروں پر کوئی برتری حاصل نہیں ہو گی، تو وہ اس پر برافروختہ ہو کر چلایا:

تبالهذا الدین تبا ان اکون و هولاء سواء  
ناس ہو ایسے دین کا جس میں، میں اور دوسرے لوگ سب برابر  
کے ہوں۔ (ابن جریر)

اور دوسری روایت جو ابن عباس<sup>ؓ</sup> سے منقول ہے، وہ اس طرح ہے کہ آنحضرت ﷺ نے آیہ انداز "وانذر عشيرتك الاقربين" (الشرا: 214) کے نازل ہونے پر حکم الہی کی تعمیل میں اپنے اقربا اور اہل قبیلہ کو خبردار کرنے کے لئے جانب بظہار وانہ ہوئے اور کوہ صفا کی چوٹی سے قبائل قریش کو نداء "یاصباحا" کا انتباہ دے کر پکارا۔ اور جب صوت ہادی داویوں میں گوئی اور تمام لوگ جمع ہو گئے، تو سب سے پہلے آپ ﷺ نے ان سے دریافت فرمایا:

”بہاؤ! اگر میں تم کو یہ خبر دوں کہ اس پہاڑ کے پیچھے ایک فوج تم پر  
حملہ کرنے کے لئے تیار ہے تو کیا تم اس بات کا یقین کرو گے؟“

سب نے بیک زبان کما: یقیناً کیونکہ ہم نے کوئی جھوٹی بات آج تک تمہارے مذہب سے نہیں سنی۔ جس پر آپ ﷺ نے انہیں خبردار کیا کہ اگر ان کے یہی لیل و نہار رہے تو ان پر ایک عذاب شدید آنے والا ہے۔ یہ سن کر ابوالعب جمع اٹھا: تبالک الہذا جمعتنا "برا ہو ترا کیا تو نے ہم کو اسی لئے جمع کیا تھا۔"

دونوں روایات میں اختلاف زمانی معلوم ہوتا ہے۔ دونوں واقعات مختلف اوقات میں ہیں آئے ہیں۔ اس لئے راویوں نے اسی طرح بیان کیا ہے۔

اپنے حبیب ﷺ کے بارے میں اس بدجنت انسان کی یہ بات باری تعالیٰ کو اتنی ہاگوار گزری کہ اس نامراو کا نام لے کر اس پر اپنی نفرت اور غصب کا اظہار فرمایا:

”تبت بدابی لب و تب“ marfat.com

Marfat.com

”ٹو۔۔ گئے ہاتھ اپی لہب کے اور ہلاک ہوا وہ، اس کا مال اور جو کچھ اس نے کمایا اس کے کچھ کام نہ آیا۔ ضرور وہ آگ میں ڈالا جائے گا اور اس کے ساتھ اس کی بیوی بھی۔ لگائی بھائی کرنے والی اور اس کی گردن میں منجھ کی رسی ہو گی۔“

یہاں اللہ تعالیٰ نے مستقبل کی بات ماضی کی زبان میں بیان کر دی کیونکہ غالق عصر کے سامنے تو ماضی و حال و مستقبل سب برابر اور اسی کے پیدا کردہ ہیں اور یہ امروز و فردا تو ہمارے لیے ہیں اور دنیا نے دیکھ لیا ابو لہب کا اور اس کی بیوی کا انعام بڑا ہی عبرت تاک ہوا اور اسی طرح ہوا جس کی قرآن مجید نے ہمیشیں گوئی کی تھی۔

معرکہ بدر میں مسلمانوں کی فتح یا بیل ابو لہب کے لیے تاقلیل برداشت صدمہ تھا اور بالآخر وہ طاعون جیسے موذی زہر تاک اور سوزش والے مرض میں جلا ہو گیا اور ترپ ترپ کر واصل جنم ہوا۔ بیماری کے دوران اور مرنے کے بعد بھی اس کی اپنی اولاد اور عزز و اقارب میں سے کوئی بھی اس کے قریب نہیں پھٹک۔ اس طرح نہ اس کے کام مال آیا اور نہ اولاد۔ مرنے کے بعد جب اس کی لاش میں سڑنے کی وجہ سے سخت بدبو اور تعفن پیدا ہوا تو لوگوں نے شور مچایا جس پر اس کے لڑکوں نے جبی مزدوروں سے اس کی لاش کو انٹھوا کر ایک گڑھے میں پھینکوا دیا اور اوپر سے پتھر مٹی ڈال کر اسے بند کر دیا۔

آخرت میں اس کے اور اس کی بیوی کے ہارے میں مفسرین ہمیں بتاتے ہیں کہ دادی جنم میں جہاں ابو لہب جل رہا ہو گا وہاں اس کی بیوی بھی لکڑیاں ڈھونڈو کر لانے کے بعد، اسیں اس میں ڈال کر اپنے لیے اور اس کے لیے آتش جنم کو اور بھی بھڑکاتی رہے گی۔

یہ تھا وہ عبرت تاک عذاب الیم، ابو لہب کے لیے جو آپ ﷺ کا جھاہونے کے باوجود گستاخ رسالت مآب ﷺ ہونے کی پاداش میں عذاب اللہ کی گرفت سے نہ دنیا میں اور نہ آخرت میں اپنے آپ کو اور اپنی بیوی کو بچاسک۔

حضور رسالت ﷺ کے استہراء اور گستاخی کی جو سزا آخرت میں ملے گی اس سے تو کوئی صاحب ایمان انکار کرہی نہیں سکتے لیکن اس دنیا میں بھی اس کی سزا خود رب ذوالجلال نے مختلف طریقوں سے دے کر اپنے اس وعدہ ”اتا کفیناک المستهزین (سورۃ الحجر، آیت: ۹۵)“ سے کیا تھا: بلاشبہ ہم

تماری طرف سے ان استہزاء کرنے والوں اور مذاق اڑانے والوں کے لیے کافی ہیں۔“  
ابولہب اور اس کی بیوی کا حال تو آپ اور دیکھے چکے ہیں۔ اس کے بیٹے عتبہ نے  
بھی جب سورۃ ”النجم“ سن کر آپ ﷺ کا مذاق اڑایا تھا تو اسی دنیا میں اس لعین کو بھی  
اس گستاخی کی دردناک سزا ابولہب کی زندگی ہی میں دی گئی۔ اس کا ذکر علامہ سیوطیؒ نے  
اپنی کتاب ”الحمائص الکبریٰ“ میں اسی آیت، سورۃ الحجر کی تفسیر کرتے ہوئے کیا ہے، جو  
حسب ذیل ہے:

”ابولہب کے بیٹے عتبہ نے ایک مرتبہ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کی شان میں گستاخی  
کی، جس پر حضور ﷺ زبان مبارک سے یہ الفاظ نکل گئے ”اے اللہ اس پر اپنے کسی  
کے کو مسلط کر دے۔“ ابولہب اپنے بیٹے کو سوا دشام، کپڑے کی تجارت کے سلسلہ میں  
بیجا کرتا تھا۔ جب اس نے یہ بات سنی تو کہا کرتا، مجھے ڈر ہے کہ کہیں میرے بیٹے کو محمد  
(صلی اللہ علیہ وسلم) کی بد دعا نہ لگ جائے۔ سیوطیؒ نے یہی ہی کے حوالہ سے ایک اور  
روایت میں بتایا ہے کہ عتبہ بھی یہ سن کر بہت خوف زده رہنے لگا تھا۔ چنانچہ جب شام  
کے سفر پر روانہ ہوا تو رات میں دوران سفر جہاں آرام کے لیے قیام کرتا، تو اس کے غلام  
اور مختار کار اسے درمیان میں سلاتے۔ دیوار کے ساتھ لٹاتے اور اس پر کپڑے ڈال  
دیتے، مگر ان تمام احتیاطی تدابیر کے باوجود ایک رات ایک درندہ آیا، جس نے اسے ہلاک  
کر دیا۔ جب اس کی موت کی خبر ابولہب کو پہنچی تو بولا، ”میں تم سے نہ کہتا تھا کہ میں اس  
کے بارے میں محمد ﷺ کی بد دعا سے ڈرتا ہوں۔“

اسی آیت ”اَنَا كَفِيلُكُلَّ مُسْتَهْزِئٍ بَنِ“ کی تفسیر کرتے ہوئے ابن کثیر اپنی  
تفسیر میں لکھتے ہیں: ”ایک دن جب حضور صلی اللہ علیہ وسلم راستے سے گزر رہے تھے تو  
مشرکین نے آپ ﷺ کو شرارتا چھیڑا، جس پر اسی وقت جانب جبریلؐ وہاں پہنچے اور ان  
مشرکین کو چوکا مارا، جس کی وجہ سے ان کے جسم ایسے ہو گئے جیسے نیزے سے زخم خورده  
ہوں اور اسی سے وہ مر گئے۔ یہ لوگ مشرکین مکہ کے بڑے بڑے روسرائیں سے  
تھے۔ (2)

اسی آیت کی تفسیر میں امام قرطبی نے ابن اسحاق کے حوالہ سے لکھا ہے: ”حضور  
نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم خانہ کعبہ کا طواف کر رہے تھے۔ اسی اثناء جبریل علیہ السلام بھی  
بیت اللہ میں آپ ﷺ کے پاس آگئے التھے محبوب عباد غوث آپ ﷺ کے

پاس سے گزرا، تو جناب جبریل نے اس کے پیٹ کی طرف اشارہ کیا۔ اسے پیٹ کی بیاری ہو گئی اور وہ اسی میں مر۔ پھر ولید بن مخیرہ وہاں سے گزرا، اس کی ایڑی ایک خزانی شخص کے تیر کے پھل سے معمولی سی چیل گئی تھی اور اسے دو سال گزر چکے تھے۔ جبریل نے اس کی طرف اشارہ کیا وہ پھول کر پک گئی، جس سے اس کی موت واقع ہوئی۔ پھر عاص بن واٹلی وہاں سے گزرا، اس کے ٹکوے کی طرف اشارہ کیا۔ کچھ دنوں بعد یہ طائف جانے کے لئے اپنے گدھے پر سوار ہو کر چلا۔ راستے میں گر پڑا اور ٹکوے میں کیل گھس گئی، جس نے اس کی جان لے لی۔ جناب جبریل نے حارث کے سر کی طرف اشارہ کیا، اس سے خون بننے لگا اور وہ اسی تکلیف سے مر گیا۔ ان سب مذکورین کا سراغنہ ولید بن مخیرہ تھا، جس نے ان سب کو آپ ﷺ کی ایذا رسائل کے لئے جمع کیا تھا۔ جنہیں اس دنیا میں خداۓ ذوالجلال نے اس وقت یہ دردناک سزا دی جبکہ حکومت الیہ قائم نہیں ہوئی تھی اور محیل دین کا کام ہو رہا تھا اور یہ کمی دور تھا، اس لئے یہ سورت میں بھی کمی دور کی ہے۔ جب خلافت الیہ قائم ہو گئی تو تنتیص، تنقیح اور اہانت رسول کی سزا اسلامی حکومت میں بلور حد سزاۓ موت قرار پائی اور محیل دین کے بعد ساری امت کی یہ ذمہ داری ٹھہری کہ وہ توجہن رسالت ﷺ کا سد باب کرے۔ اور اگر اسلامی حکومت موجود نہ ہو تو ہر فرد کو یہ حق ہے کہ وہ گستاخ رسول ﷺ کو سزاۓ موت دے۔ (3)

**مخالفت رسول ﷺ کی سزا:**

الله تعالیٰ نے سورۃ انفال میں اللہ اور اس کے رسول ﷺ کی مخالفت کرنے والوں کے قتل کا حکم صادر فرمایا ہے:

”فاضربوا فوق الاعناق واضربوا منهم كل بنان ۵ ذلك  
بانهم شاقوا الله ورسوله و من بشافق الله ورسوله فان الله  
شدید العقاب۔“

(سورۃ انفال: 8، 12، 13)

”پس تم ان کی گردنوں پر اور جوڑ جوڑ پر ضرب لگاؤ (یہ حکم قتل)  
اس لئے دیکھا کہ انہوں نے اللہ اور اس کے رسول ﷺ کی مخالفت  
کی اور جو اللہ و رسول ﷺ کی فال نہ کرے گا تو یاد رکھو

اللہ (پادا ش عمل میں) سخت سزا دینے والا ہے۔“

یہ آیات سورۃ انفال کی ہیں جو 2ھ میں مدینہ منورہ میں اس وقت نازل ہوئیں جبکہ اسلامی ریاست معرض وجود میں آرہی تھی اور دشمنان اسلام اللہ کے رسول کی مخالفت اور ایذا رسانی پر کربستہ ہو گئے تھے۔ اس پادا ش جرم میں ان کے لئے یہ سزا تجویز ہوئی۔ سورۃ الاحزاب میں حق سبحانہ تعالیٰ ذات رسالت آب ملٹکیلہ پر اپنی اور اپنے ملائکہ کی طرف سے درود و سلام کے ذکر جمیل کے ساتھ ہی اہل ایمان کو ان کی بارگاہ قدس میں درود و سلام کی سو عنات بھیجنے کا حکم دینے کے بعد فرمایا:

”اوْرَ جُو لُوْگُ اللَّهُ اُوْرَ اُسُّ کے رَسُولُ مُلِّیٰكِلِلَمْ کو اذِيْتُ دِيْتَ ہِیْ،  
اَنَّ پِرَ اللَّهِ تَعَالَى نَّے دُنْيَا اُوْرَ آخِرَتُ مِیْں لَعْنَتْ بَحْجِیَّ ہے اُوْرَ اُنَّ کَے لَیْ  
بَے رَسُوا كَنْ عَذَابَ صَمِیَا كَرْدِیَا ہے۔“

مفسرین کے ایک گروہ کی رائے میں وہ لوگ جو اللہ اور اس کے رسول ملٹکیلہ کو اذیت پہنچانے کی سزا میں زندان لعنت میں گرفتار ہوں، وہ رحمت اللہ سے محروم ہو جاتے ہیں۔ اس لئے شریعت کی رو سے وہ ”مباح الدم“ یعنی واجب القتل قرار پائیں گے۔ اسی سورہ مبارکہ میں اس گروہ کی نشان وہی فرمائی جو اللہ کے رسول کو ایذا میں دیتا اور آپ پر زبان طعن دراز کرتا، آپ ملٹکیلہ کے اور پیروان حق کے خلاف اسلامی ریاست مدینہ میں افواہیں پھیلایا کرتا تھا۔ اس کے بارے میں بتلاریا کہ اس کا انجمام کار کیا ہو گا:

”اگر منافقین اور وہ لوگ جنکے دلوں میں خرابی ہے اور وہ لوگ جو  
مدینہ میں یہاں انگیز افواہیں پھیلاتے ہیں اپنی حرکتوں سے باز نہ آئے؛ تو  
ہم ان کے خلاف کارروائی کرنے کے لئے آپ ملٹکیلہ کو انداھا کردا کریں  
گے۔ پھر وہ اس شر میں مشکل ہی سے آپ ملٹکیلہ کے ساتھ رہ سکیں  
گے۔ ان پر ہر طرف سے لعنت کی بوجھاڑ ہو گی۔ (پھر یہ لوگ) جماں  
کمیں بھی مل جائیں اور پکڑے جائیں ان کے نکڑے نکڑے کر دیے  
جائیں۔ یہ اللہ کی سنت (قانون) ہے، جو ایسے لوگوں کے معاملے میں پہلے  
سے چلی آرہی ہے اور تم اللہ کی سنت (قانون) میں کوئی تبدیلی نہیں پاؤ  
گے۔ (5)

اس میں یہ سزا ان لوگوں کے لئے تجویز کی گئی ہے جو اپنے آپ کو

[marfat.com](http://marfat.com)

Marfat.com

مسلمان ظاہر کرتے ہیں لیکن دراصل پیروان طاغوت ہیں، جنہیں اسلامی اصطلاح میں منافق کہا جاتا ہے۔

سورۃ توبہ میں اللہ کے رسول کو آزار پہنچانے والوں کو دردناک عذاب سے خبردار کیا گیا ہے۔ فرمایا:

وَمِنْهُمُ الَّذِينَ يَوْذُونَ النَّبِيَّ وَيَقُولُونَ هُوَ أَذْنٌ قُلْ أَذْنٌ  
خَيْرٌ لَكُمْ يَوْمَنِ بِاللَّهِ وَيَوْمَنِ الْمُؤْمِنِينَ وَرَحْمَتِهِ لِلَّذِينَ امْنَوْا  
مُنْكِمْ - وَالَّذِينَ يَوْذُونَ رَسُولَ اللَّهِ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ

(سورۃ توبہ: 60، 61)

اور ان ہی (منافقوں) میں (وہ لوگ بھی) ہیں جو اللہ کے نبی ﷺ کو (اپنی بدگوئی سے) افیت پہنچانا چاہتے ہیں اور کہتے ہیں یہ شخص تو بت سننے والا (یعنی کان کا کچا ہے، اے پیغمبر ﷺ) آپ ﷺ کہہ دیجئے کہ ہاں وہ بت سننے والا ہے مگر تمہاری بہتری کے لیے۔ وہ اللہ پر یقین رکھتا ہے اور وہ مومنوں کی بات پر بھی یقین رکھتا ہے۔ (جن کی سچائی ہر طرح کے امتحانوں سے گزر کر کری ثابت ہو چکی ہے) اور وہ ان کے لئے سرما سر رحمت ہے جو تم میں سے ایمان لائے ہیں اور جو لوگ اللہ کے رسول ﷺ کو آزار پہنچانا چاہتے ہیں، ان کے لئے عذاب ہے دردناک عذاب!!!

اس آیت کریمہ میں یہ نکتہ قابل توجہ ہے کہ حضور ﷺ کی مخالفت اور دشمنی میں آپ ﷺ کو کوئی جسمانی تکلیف یا افیت نہیں پہنچائی جا رہی ہے بلکہ صرف کانوں کا کچا کہہ کر جو لوگ آپ ﷺ کو قلبی اور ذہنی افیت پہنچاتے ہیں، وہ بھی گستاخی اور توہین رسالت کا ارتکاب کرتے ہیں اور ان کے لئے بھی دردناک عذاب کی وعید ہے۔

پیروان اسلام پر تو حضور رسالت مآب ﷺ کا ادب و احترام فرض ہے لیکن منکرین رسالت ﷺ کو بھی حکم دیا گیا کہ وہ بھی درہار رسالت ﷺ کے آداب کو محوظ رکھیں اور انہیں ایسے ذو معنی الفاظ کے استعمال سے بھی روک دیا گیا جس میں خیر کے علاوہ شر کا معنوی پہلو بھی پوشیدہ ہو۔ چنانچہ وہ بد بخت یہودی جو شرارتا اور بد نیتی سے ذو معنی الفاظ استعمال کرتے تھے، ان کے لئے سخت وعید نازل ہوئی۔

## من الذين هادوا..... فلا يومنون الا قليلاً

(سورة نساء: 45)

”اے پیغمبر ﷺ وہ لوگ جنہوں نے یہودیت اختیار کی ان میں سے کچھ ایسے ہیں جو لفظوں کو ان کے اصل جگہ سے پھیر دیا کرتے ہیں اور جب تم سے ملتے ہیں تو اس خیال سے کہ دین حق کے خلاف طعن و تشنیع کریں۔ زبان مرود کر لفظوں کو بگاڑ دیتے ہیں (چنانچہ) کہتے ہیں ”سمعنا“ عصینا“ اور ”واسع غیر مسمع“ اور ”راعنا“ اگر یہ لوگ (راست بازی سے محروم نہ ہوتے اور ان شرارت آمیز لفظوں کی جگہ) ”سمعوا و اطعنا“ اور ”اسمع“ اور ”انظرنا“ کہتے تو یہ ان کے حق میں بہتر تھا اور درستگی کی بات تھی لیکن حقیقت یہ ہے کہ ان کے کفر کی وجہ سے ان پر اللہ کی پھٹکار پڑ چکی ہے۔ پس ایک چھوٹے گروہ کے سواب ایمان سے محروم رہیں گے۔

**تفسیر: جاص اس آیہ مبارک کی تفسیر کرتے ہوئے بتاتے ہیں۔**

”ہر وہ لفظ جس میں خیر و شر دونوں معنوں کا اختلال ہو اس لفظ کا استعمال اس وقت تک درست نہیں جب تک کہ اس کے ساتھ کوئی ایسی حد یا قید نہ لگائی جائے جس سے خیر کا پہلو نمایاں ہو۔“ (6)

تفسیر بکیر میں امام فخر الدین رازی ”لفظ ”راعنا“ کی تشریح کرتے ہوئے فرماتے ہیں: ”اگرچہ یہ لفظ صحیح المعنی ہے جس کا ایک مفہوم تو یہ ہے کہ ہم سے رعایت کریں یا ہماری طرف توجہ کریں لیکن عربی میں لفظ کو بطور استہزاء بھی استعمال کیا جاتا تھا۔ اس کے علاوہ اس لفظ کو اگر صحیح معنی میں بھی استعمال کیا جائے تو اس سے برابری اور مساوات کا گمان ہوتا ہے، اس لئے اس کے استعمال ہی سے منع کر دیا گیا۔ (7)

مولانا مودودی ”نے تفہیم القرآن میں سورۃ بقرہ کی آیت 104 میں لفظ ”راعنا“ کی تفسیروں بیان کی ہے:

”یہودی جب آنحضرت ﷺ کی مجلس میں آتے تو اپنے سلام و کلام میں ہر ممکن طریقہ سے اپنے دل کا بخار نکالنے کی کوشش کرتے تھے۔ ذو معنی الفاظ بولتے تو رسم کر کر کہ دیتے“

ظاہر میں ادب و آداب برقرار رکھتے ہوئے درپرده آپ ﷺ کی توہین کرنے میں کوئی دیقان اٹھانے رکھتے تھے۔ لفظ "راعنا" ایک ذہنی لفظ ہے جب آنحضرت ﷺ کی محفوظوں کے دوران یہودیوں کو کبھی یہ کہنے کی ضرورت پیش آتی کہ ٹھہریے ذرا ہمیں یہ بات سمجھ لینے دیجئے تو وہ "راعنا" کہتے۔ اس لفظ کا ظاہری مفہوم تو یہ تھا کہ ہماری رعایت کیجئے اور ہماری بات سن لیجئے۔ مگر اس میں کئی احتمالات اور بھی تھے، مثلاً عبرانی میں اس سے ملتا جاتا ایک لفظ تھا جس کے معنی تھے "سن تو بہرہ ہو جائے" محفوظوں میں یہ ایسے موقع پر بولا جاتا تھا جب یہ کہنا ہو کہ تم ہماری سن تو ہم تمہاری نیں اور ذرا زہان پچا کر "رامینا" بھی بنا لیا جاتا تھا جس کے معنی "اے ہمارے چروں ہے" کے تھے۔ (8)

علامہ شوکانی فتح القدری میں لفظ "راعنا" کی تشریع کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ "راعنا" اور ایسے تمام الفاظ جن سے توہین رسالت ﷺ کا احتمال ہو ان کا استعمال قطی طور پر منوع قرار دیا گیا۔ (9)

اس لیے اہل ایمان کو براہ راست مخاطب کر کے یہ حکم دیا گیا کہ وہ ایسے ذہنی الفاظ سے قطعاً احتراز کریں تاکہ شان رسالت مأب ﷺ میں کسی تم کی پہنچ اور پوشیدہ گستاخی کا احتمال بھی بیش کے لیے ختم ہو جائے۔ چنانچہ سورۃ بقرہ میں ارشاد ہوا:

بَايَهَا الَّذِينَ امْنَوْا لَا تَقُولُوْرَاعِنَا وَقُولُوا انْظُرْنَا وَاسْمَعُوا  
وَلِلَّكَفَرِينَ عَذَابُ الْيَمِ-

(سورۃ بقرہ آیت: 104)

"اے لوگو جو ایمان لائے ہو راعنا کہا کرو بلکہ "انظرہا" یعنی ہماری طرف التفات کیجئے کہا کرو اور توجہ سے ہات سنو۔ یہ کافر تو عذاب الیم کے مستحق ہیں۔"

اس آیت مبارکہ میں یہ بھی تلا دریا گیا کہ ان کافروں کو اپنے کیے کی سزا ضرور ملے گی۔ بعض صاحبان نظر نے اس آیت کے اسلوب بیان سے یہ نتیجہ بھی اخذ کیا ہے کہ حق تعالیٰ کو یہودیوں کے اس فتنہ پرور گروہ کا یہ گستاخانہ انداز مخاطب اتنا کو اگر مگزرا کہ ذات الہی نے ایسے شری یہودیوں سے خطاب کر بلکہ بھی پسند نہیں فرمایا۔ حالانکہ قرآن مجید میں

اور دوسرے موقع پر یہود و نصاریٰ کو جا بجا برآہ راست مخاطب کیا گیا ہے۔ واللہ اعلم بالصواب۔

علامہ شوکانی "فتح القدر" میں حضرت عبد اللہ ابن عباسؓ کے حوالہ سے بیان کرتے ہیں کہ اس آیت کے نزول کے بعد مسلمانوں کا یہ عقیدہ ہو گیا کہ کوئی مخفی ایسا لفظ استعمال کرے جس میں تو ہیں رسالت ﷺ کا احتمال ہو تو وہ واجب القتل ہے۔ اس کی توثیق اس حدیث سے ہو جاتی ہے کہ جب حضرت سعد بن معاذؓ کو یہ معلوم ہوا کہ یہودی لفظ "راعنا" رسول ﷺ کے بارے میں بطور طعن و تشنیع استعمال کرتے ہیں جس کی اوپر تشریح ہو چکی ہے تو آپ نے یہودیوں سے کہا:

"اے یہودیو! تم پر اللہ کی لعنت ہو۔ آئندہ سے اگر میں نے تم میں سے کسی کو لفظ راعنا کہتے ہوئے سا تو اس کی گردن اڑا دوں گک" (10)

سورۃ نساء میں ایمان اور کفر کا فرق واضح کرتے ہوئے بتایا گیا کہ پیغمبر رب حق کی ہر بات کے آگے سرتسلیم خم کرنا ہی عین ایمان ہے اور اس کے خلاف اپنے دل میں کسی قسم کی تھنگی محسوس کرنا صریحاً کفر ہے۔ چنانچہ فرمانِ اللہ ہے:

فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُوْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكُمْ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ  
لَا يَحْدُدُونَ فِي أَنفُسِهِمْ حِرْجًا مَا قَضَيْتُ وَيَسْلِمُوا تَسْلِيْمًا۔

(سورۃ نساء: 64)

"پس (اے محمد ﷺ) تمہارے رب کی قسم یہ کبھی بھی مومن نہیں ہو سکتے۔ جب تک کہ اپنے باہمی اختلافات میں تم کو یہ اپنا حکم نہ بنا لیں اور پھر جو کچھ بھی فیصلہ تم کرو اس پر اپنے دلوں میں کوئی تھنگی محسوس نہ کریں بلکہ اسے سر ببر تسلیم کر لیں۔"

شان نزول:

سورۃ نساء کی اس آیت مبارکہ کی شان نزول کے بارے میں حضرت عبد اللہ بن مباسؓ سے روایت ہے کہ ایک بظاہر مسلمان (جو اصل میں منافق تھا اور ایک یہودی کے رمیان کسی مuttle پر نماز عد ہو گیا۔ دونوں اس سلسلہ میں آپ ﷺ کی خدمت اقدس

میں حاضر ہوئے۔ آپ ﷺ نے فیصلہ یہودی کے حق میں صادر فرمایا، جس سے دوسرا فرق راضی نہ ہوا اور اس کے اصرار پر یہ دونوں معاملہ کو لے کر ازسر فیصلہ کے لئے حضرت عمرؓ کے پاس پہنچے (جو ان دونوں آنحضرت ﷺ کے حکم سے مدینہ منورہ میں تباذعات اور خصوصات کا فیصلہ کیا کرتے تھے اور مرکز میں رئیس القضاۃ (Chief Justice) کے عمدے پر مامور تھے)۔ آپؓ نے ان دونوں سے روئیداد مقدمہ سنی اور جب آپؓ کو معلوم ہوا کہ آنحضرت ﷺ اس بارے میں یہودی کے حق میں فیصلہ صادر فرمائے ہیں تو آپؓ نے خود اس منافق سے اس کی تصدیق کر لی اور اس کے بعد اسی وقت تکوار سے اس منافق کا سر قلم کر دیا۔

اس کے بعد آپؓ نے فرمایا:

مکذا اقضی لمن لم یرض بقضاء اللہ ورسولہ۔

”اور جو اللہ اور اس کے رسول ﷺ کے فیصلہ سے راضی نہ ہو

اس کا یہی فیصلہ ہے جو میں نے کیا ہے۔“ (11)

مقتول کے ورثاء کو جب یہ خبر پہنچی تو وہ حضور رسالت آب ﷺ کی عدالت میں پہنچے اور حضرت عمرؓ کے خلاف قتل کا دعویٰ کر دیا جس پر سورۃ نساء کی یہ آیہ مبارکہ نازل ہوئی اور آنحضرت ﷺ نے حضرت عمرؓ کو ”فاروق“ کے خطاب سے سرفراز فرمایا۔ (12) حضرت عمرؓ کے اس فیصلے سے اور آیہ مبارکہ کی شان نزول کی روشنی میں یہ صاف ظاہر ہو گیا کہ آپ ﷺ کے فیصلے کو تسلیم نہ کرنا بھی توہین اور گستاخی کا موجب ہے، جس کی تصدیق سورۃ نساء کی اس آیت مبارکہ نے کر دی۔

ان آیات قرآنی سے قانون الہی صاف طور پر اور سکھل کر ہمارے سامنے آگیا ہے کہ اگر کوئی کافر یا منافق جو اپنے آپ کو مسلمان ظاہر کرتے ہوئے توہین رسالت کا ارٹاکب کرے تو اس کی سزا صرف سزا نے موت ہے۔ ایک مسلمان جن کا اللہ اور اس کے رسول ﷺ پر ایمان ہے، وہ حضور رسالت آب ﷺ کی گستاخی کا تصور نہیں کر سکتا اور نہ اسی وہ آپ ﷺ کی شان میں کسی حتم کی گستاخی یا سوء ادبی برداشت کر سکتا ہے۔

اسلام تو وہ مذہب ہے جو یہ بھی گوارا نہیں کرتا کہ ایمان  
لانے کے بعد کوئی شخص کسی دوسرے کا مذاق اڑائے۔ اس کی

تفحیک یا استہزاء کرے، جو اس کی دل آزاری کا باعث ہو۔ کیونکہ کسی وہ بنیادی خرابی ہے جس سے معاشرے میں فساد اور بگاڑ پیدا ہوتا ہے۔ چنانچہ سورۃ الحجرات میں ارشاد پاری تعالیٰ ہے: يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا يَسْخِرُ قومٌ مِّنْ قَوْمٍ..... وَلَا تَنَابِرُوا بِالْأَلْقَابِ بَشْ شَهْ الْأَسْمَاءِ الْفَسُوقُ بَعْدَ الْإِيمَانِ۔ وَمَنْ لَمْ يَتَبَّعْ فَأُولَئِكُمْ هُمُ الظَّالِمُونَ ۝

(سورۃ الحجرات: 11)

”اے لوگو جو ایمان لائے ہوئے ہو۔ نہ مرد مردوں کا مذاق اڑائیں، ہو سکتا ہے وہ ان سے بھتر ہوں اور نہ عورتیں دوسری عورتوں کا مذاق اڑائیں، ہو سکتا ہے کہ وہ ان سے بھتر ہوں۔ آپس میں ایک دوسرے پر طعن نہ کرو۔ نہ ایک دوسرے کو برے القاب سے یاد کرو۔ ایمان لانے کے بعد فتن میں ہم پیدا کرنا بہت برقی بات ہے اور جو لوگ اس روشن سے باز نہ آئیں وہی ظالم ہیں۔“

اس آیت کی تشریع کرتے ہوئے مولانا مودودی ”تفہیم القرآن“ میں لکھتے ہیں:

”مذاق اڑانے سے مراد محسن زبان ہی سے کسی کا مذاق اڑانا نہیں بلکہ کسی کی نقل اٹارنا، اس کی طرف اشارے کرنا، اس کی بات پر یا اس کے کام یا اس کی صورت یا اس کے لباس پر ہنسنا، اس کے کسی نقش یا عیب کی طرف لوگوں کو اس طرح توجہ دلانا کہ دوسرے اس پر ہنسیں۔ یہ سب بھی مذاق اڑانے میں داخل ہے۔ اصل ممانعت جس چیز کی ہے وہ یہ ہے کہ ایک شخص دوسرے شخص کی کسی نہ کسی طور پر تفحیک کرے۔ کیونکہ اس تفحیک میں لازماً اپنی بڑائی اور دوسرے کی تذلیل اور تحقیر کے چذبات کا فرمایا ہوتے ہیں جو اخلاقیاتخت معیوب ہیں۔ مزید براہم اس سے دوسرے شخص کی دل آزاری بھی ہوتی ہے جس سے معاشرے میں فساد رونما ہوتا ہے۔ اس بنا پر اس فعل کو حرام کیا گیا ہے۔“ (13)

## احادیث کی روشنی میں

(احکام الحدیث)

قرآن نے شاتم رسول ﷺ کے بارے میں یہ واضح فیصلہ صادر کیا ہے کہ اس دنیا میں اس کے لئے سزاۓ موت مقرر ہے اور آخرت میں بھی اس کے لئے عذاب جنم تیار ہے۔ ان احکام الہی کی تعمیل دور رسالت مابین ﷺ اور اس کے بعد کے ادوار میں جس طرح ہوتی رہی ہے، اس کا یہاں اجمالی تذکرہ کا ماغذہ احادیث اور تاریخ اسلام ہے۔ اس کا آغاز ہم احکام الحدیث سے کریں گے۔

احادیث کی مستند کتاب سنن ابو داؤد جو صحاح ستہ میں شامل ہے، تو یہ رسالت ﷺ کے بارے میں احادیث "کتاب الحدود" میں درج کی گئی ہیں، جس سے ظاہر ہے کہ تو یہ رسالت ﷺ کی سزاۓ موت بطور حد مقرر ہے اور حد میں کوئی کمی بیشی نہیں کی جاسکتی۔ اس مرحلہ پر ضروری ہے کہ حد کی معین تعریف پیش نظر ہو۔ "حد" لغت میں کسی کام سے روک دینے کو کہتے ہیں، اس لئے دربان کو عربی میں "حدار" کہا جاتا ہے۔ شریعت کی اصطلاح میں "حد" اللہ تعالیٰ کا حق ہے۔ العقوبۃ المقدرة حفاظ اللہ تعالیٰ "اس لئے حدود کو حقوق اللہ کہا گیا ہے۔

"حد" اللہ اور اس کے رسول ﷺ کی وہ مقرر کردہ سزا ہے جس میں سوکی کی نوک کے برابر بھی کمی بیشی نہیں کی جاسکتی۔ اس کی تشریع امام رازی "نے" "تفیریک" میں نہیں اور ابن ماجہ کی درج ذیل حدیث سے کی ہے۔

"یونی بوال نقص من الحد سو طا....."

قیامت کے دن ایک حاکم پیش کیا جائے گا جس نے حد سے ایک کوڑا کم کر دیا تھا۔ استفسار ہو گا: "تو نے یہ حرکت کیوں کی تھی؟" عرض کرے گا: "پروردگار آپ کے بندوں پر رحم کھاکر۔" ارشاد ہو گا: اچھا تو ان کے حق میں ہم سے زیادہ رحم کرنے والا تھا۔

پھر حکم ہو گا: "لے جاؤ اسے دوزخ میں۔"

[marfat.com](http://marfat.com)

Marfat.com

اسی طرح ایک اور حاکم حضور حق پیش کیا جائے گا، جس نے حد پر ایک کوڑے کا اضافہ کیا تھا۔ اس سے پوچھا جائے گا: ”تو نے یہ کس لیے کیا تھا؟“

عرض کرے گا: ”تاکہ لوگ آپ کی نافرمانیوں سے باز رہیں۔“  
ارشاد ہو گا: ”اچھا تو ان کے معاملہ میں بھی زیادہ حکیم تھا۔“

پھر حکم ہو گا: ”لے جاؤ اسے دوزخ میں۔“ (14-الف)

اس حدیث سے یہ ثابت ہوا کہ اللہ اور اس کے رسول ﷺ کی مقرر کردہ حدود میں کسی کو کمی بیشی کا کوئی اختیار نہیں۔ اس بارے میں سورۃ المجادلہ کی آیت ”ذلک لتو منو بالله ورسوله و تلک حدود الله وللکفیرین عذاب الیم۵“ کی تفسیر کرتے ہوئے ابن جریر طبری میں لکھتے ہیں، یہ آیت ان لوگوں کے بارے میں ہے: ”جو اللہ کی حدود کے معاملہ میں اس کی مخالفت کرتے ہیں اور اس کی مقرر کردہ حدود کی جگہ دوسری حدیں تجویز کر لیتے ہیں“ بیضاوی نے اس کی تفسیر میں لکھا ہے: ”اللہ اور اس کے رسول ﷺ سے مخاصمت اور جھگڑا کرتے ہیں یا ان کی مقرر کردہ حدود کے سوا دوسری حدیں مقرر کر لیتے ہیں۔“ صاحب روح المعانی آلوی نے شیخ الاسلام سعد اللہ چنپی کے حوالہ سے لکھا ہے: ”آیت مذکور میں ان حکمرانوں اور حکام سوء کے لیے سخت وعید ہے جنہوں نے شریعت کی مقرر کردہ حدود کے خلاف بہت سے احکام وضع کر لیے ہیں اور ان کا نام قانون رکھا ہے۔“ (14-ب)

حضور رسالت آب ﷺ نے ”حدود اللہ“ کو جاری کرنے میں کسی بھی رو رعایت کو محوظ نہیں رکھا۔ چنانچہ بنی مخزوم کی ایک صاحب ژروت فاطمہ بنت قیس نبی عورت چوری کے مقدمہ میں عدالت نبوی ﷺ میں لائی گئی اور اس کی سفارش کے لیے آپ ﷺ کے محبوب غلام زادے جانب اسامہؓ کو آپ ﷺ کی خدمت میں بھیجا گیا۔ تو اس پر حضور ختمی مرتبہ نے جو الفاظ فرمائے وہ حدود اللہ کی پاسبانی کی آخری حد ہے۔ جب آپ ﷺ نے فرمایا: ”قسم ہے اس ذات کی جس کے قبضہ قدرت میں میری جان ہے اگر فاطمہ بنت محمد ﷺ سے بھی یہ جرم سرزد ہوتا تو میں اس کے ہاتھ قلم کروں گا اور سب یہ جانتے ہیں کہ حضرت فاطمہؓ آپ ﷺ کی محبوب ترین صاحبزادی تھیں۔“

حضور رسالت آب ملکہ نبی کو سارے جہانوں کے لئے "رحمۃ للعالمین" بنا کر بھیجا گیا تھا، اس لئے رحمت و جمل کا تقاضا تھا کہ اس جہان خاک و آب میں بھی کائنات خلقت کی طرح میزان عدل قائم کی جائے، جس کے لئے ضروری تھا کہ یہاں "حدود الٰہی" جاری و ساری ہوں۔ سونپی رحمت ملکہ نبی نے اپنی مخالفت اور توجیہ کرنے والوں کو جو دراصل اللہ کی اور اللہ کے قانون فطرت کی مخالفت تھی، جو سزاۓ موت دی، اس کا مقصد شریعت الیہ کا نفاذ تھا۔ اس سلسلہ میں علامہ اقبال نے اس واقعہ کا مولا ناگرائی کے نام اپنے ایک مکتوب میں بطور خاص ذکر کیا ہے۔ جب نظیرہ ایک گستاخ رسول ملکہ نبی، آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے حکم سے قتل کر دیا گیا تو اس کی بیٹی اس کی لاش پر نوحہ کنان آئی اور اس نے اپنے باب کی موت پر نہایت درد انگیز مرہی پڑھا جس پر حضور ملکہ نبی کی چشم مبارک سے آنسو جاری ہو گئے جب نبی رحمت ملکہ نبی سے اس بارے میں پوچھا گیا تو فرمایا کہ "میں نے بھیشت "محمد رسول اللہ" اس کے قتل کا حکم دیا تھا اور اب بھیشت "محمد ملکہ نبی ابن عبد اللہ" میرے آنسو نکل آئے ہیں۔" جن کی آب دتا ب گوہر نیا ب کے نصیب میں بھی نہیں۔" (15)

توفیق باندازہ ہمت ہے ازل سے  
آنکھوں میں ہے وہ قطرہ کہ گوہر نہ ہوا تھا  
شریعت اور رحمت کا ایسا امتراج دنیا نے اس سے پہلے کہاں دیکھا تھا!

## دریار نبوت صلی اللہ علیہ وسلم کے فیصلے

سنن ابو داؤد میں ابن عباسؓ سے روایت ہے کہ ایک نایبنا شخص کی ایک ام ولد تھی جو حضور رسالت آب ملٹھیلہ کی بھجو کیا کرتی تھی اور منع کرنے پر بھی باز نہ آتی تھی۔ ایک رات اس نے آپ ملٹھیلہ کی بھجو شروع کی اور آپ ملٹھیلہ کی برائی کرنے لگی۔ جس پر اس نایبنا صحابی نے چھرا اس کے پیٹ میں گھونپ دیا جس سے وہ مر گئی۔ جب صحیح ہوئی تو اس کے قتل کا مقدمہ نبی ملٹھیلہ کی عدالت میں پیش ہوا۔ آپ ملٹھیلہ نے ساری رویداد سننے کے بعد تمام لوگوں کو حاضر عدالت ہونے کا حکم دیا اور جب سب جمع ہو گئے تو آپ ملٹھیلہ نے قسم دے کر فرمایا، جس شخص نے بھی یہ جرم کیا ہے وہ کھڑا ہو جائے (یعنی اقبال جرم کرے) جس پر وہ نایبنا شخص مجمع کو پھاندتا ہوا آپ ملٹھیلہ کے سامنے آگیا اور عرض کیا: ”یا رسول اللہ! میں اس کا قاتل ہوں۔ وہ آپ ملٹھیلہ کو برabolakhtی تھی۔ میری زجو تو نفع اور منع کرنے پر بھی باز نہ آتی تھی۔ اس کے بطن سے میرے متینوں کی مانند دو بیٹے ہیں اور وہ میری رفتق حیات بھی تھی، لیکن کل رات جب اس نے آپ ملٹھیلہ کو برabolakhtی کما اور آپ ملٹھیلہ کی بھجو کی تو میں نے اس کے پیٹ میں چھرا گھونپ کر اس کو مار دیا ہے۔“ حضور ملٹھیلہ کے سامنے اس کی کوئی تردید پیش نہیں ہوئی تو آپ ملٹھیلہ نے کھلی عدالت میں فرمایا:

وَيَحْمُوا كَوَافِرَ رَهْوٍ! ”ان دمها هدر“ ”اس کا خون رائیگاں گیا۔“

(یعنی اس کے خون کے بدالے قصاص یا دہت کا مطالبہ باقی نہیں رہا کیونکہ وہ واجب القتل ہو گئی تھی۔) (16)

اسی طرح کا ایک اور واقعہ جو مہیثہ میں پیش آیا تھا، جس کا ذکر سورۃ نباء کی آیت ”فلا وریثک لا یومنون حتیٰ يبحکموك فیما شجربینهم.....“ کی تفسیر میں قبل ازیں کر دیا گیا ہے کہ جب ایک منافق نے حضور ملٹھیلہ کے فیصلے کے بعد حضرت عمرؓ سے دوبارہ فیصلہ کی درخواست کی تو اسے بھی اہانت رسول ملٹھیلہ کے جرم میں قتل کر دیا گیا اور اس کا دعویٰ عدالت نبوی ملٹھیلہ میں پیش ہوا تو اس کی ساعت کے بعد اس آئت کے نزول سے نہ صرف حضرت عمرؓ کے فیصلے کی عدالت الہی سے توشیق ہوئی بلکہ انہیں

”فاروق“ (یعنی حق و باطل کے درمیان فصلہ کرنے والا) کے عالی مرتبت خطاب سے بھی سرفراز فرمایا گیا۔  
قتل کعب بن اشرف:

جتاب جابر بن عبد اللہؓ انصاری سے روایت ہے کہ سرکار رسالت آپ ﷺ نے صحابہ سے فرمایا: ”تم میں سے کون کعب بن اشرف کی خبر لے گا“ اس نے اللہ اور اس کے رسول کو اذت دی ہے۔ ”یہ سن کر محمد بن مسلمہ انصاریؓ کھڑے ہوئے اور عرض کیا: ”یا رسول اللہ کیا آپ ﷺ کو منظور ہے کہ میں اسے ختم کر دوں۔“ فرمایا: ”ہاں۔“ جس پرانوں نے کہا: ”تو پھر مجھے اجازت دیجئے کہ میں اسے بٹھنے کے لئے جس طرح مناسب شمحوں معاملہ کروں۔“ فرمایا: ”اجازت ہے۔“ اس کے بعد محمد بن مسلمہؓ کعب کے پاس پہنچے اور کہا ”دیکھو یہ شخص (یعنی پیغمبر طیبہ التحیۃ والسلام) ہم سے زکوٰۃ مانگتا ہے جبکہ ہمارے پاس خود کھانے کو نہیں۔ عجیب مصیبت میں پہنچنے ہوئے ہیں۔ میں تمہارے پاس اس لئے آیا ہوں کہ ہمارے لئے کچھ قرض کا انتظام کر دو۔“ کعب نے کہا: ”ابھی کیا ہے۔ خدا کی ختم آگے چل کر تمہیں اور بھی بہت تکلیفیں اٹھانا پڑیں گی۔“ محمد بن مسلمہؓ نے کہا: ”بات یہ ہے کہ ہم ایک بار اس کی گیری کر چکے ہیں، اب یہ اچھا نہیں لگتا کہ ایک دم اس کو چھوڑ دیں مگر دیکھ رہے ہیں کہ اس کا انجام کیا ہوا ہے۔ خیر ہم اس غرض سے آئے ہیں کہ ایک دسق یا دو دسق (غله یا شمحوں) ہم کو قرض دلوادو۔“ کعب نے کہا: ”اچھا اس کا انتظام ہو جائے گا مگر اس کے بدله تمہیں رہن رکھنا ہو گے۔“ انوں نے کہا: ”کیا چیز ہم بطور رہن رکھیں۔“ کعب نے کہا: ”اپنی ہورتوں کو بطور رہن ہمارے پاس رکھو۔“ جن پر ان لوگوں نے کہا: ”یہ بھی خوب! سارے عرب میں تم خوبصورت لوگ ہو، بھلا ہم کس طرح اپنی عورتوں کو تمہارے پاس گرد کر دیں۔“ اس نے کہا: ”اچھا اپنے بیٹوں کو ہمارے پاس گرد کرو۔“ انوں نے کہا: ”بیٹوں کو گرد کریں گے تو لوگ ساری مرطعہ دیں گے دسق یا دو دسق پر یہ گردی ہوئے تھے، جو بڑے شرم کی بات ہے۔ البتہ ہم اپنے ہتھیار تمہارے پاس بطور رہن رکھ سکتے ہیں۔“ اس مکنځو کے بعد محمد بن مسلمہؓ رات کو پھر آنے کا وعدہ کر کے چلتے گئے جب رات کو آئے تو ابو نائلہؓ کو، جو کعب کا رضامی بھلی قما، ساتھ لانے کے پاس بلا لیا اور خود تکھے سے اتر کر

یخے ان سے آکر لدا۔ جب وہ قلعہ سے اترنے کا تو اس کی بیوی کہنے لگی: "اتی رات گئے کہاں جا رہے ہو؟" کعب نے کہا: "محمد بن مسلمہ" اور میرا بھائی ابو نائلہ" مجھے پلا رہے ہیں۔" سفیان کہتے ہیں، عمر بن وزار کے سوا اور لوگوں نے یہ بات بھی کہی ہے کہ اس کی بیوی نے یہ بھی کہا: "میں نے جو آواز سنی ہے اس سے خون ٹک رہا ہے۔"

جب کعب سر سے چادر اڈھے ہوئے اترنا (اس خیال سے کہ مسلمانوں کا سلحہ اس کے پاس گرو ہو جائے گا) تو اس کے بدن سے خوشبو کی مہک آرہی تھی۔ محمد بن مسلمہ نے کہا: "میں نے تو آج تک ایسی عطریز خوشبو نہیں سوئی تھی۔" عمر کے سوا اور دوسرے راویوں نے یوں بیان کیا ہے کہ کعب نے اس کے جواب میں کہا: "میرے پاس عرب کی ایسی عورت ہے جو سب سے زیادہ معطر رہتی ہے اور حسن و جمال میں اس کی کوئی نظر نہیں۔" عمر بن وزار کا بیان ہے کہ محمد بن مسلمہ نے کعب سے کہا: "میں تمہارا سر سو نگہ لوں۔" کعب نے کہا: "ہاں سو نگہ لو۔" محمد بن مسلمہ نے اس کا سر خود بھی سو نگھا اور اپنے ساتھیوں کو بھی سو نگھایا۔ پھر کہا: "ایک مرتبہ اور۔" اس نے کہا: "اچھا۔" اس مرتبہ محمد بن مسلمہ نے کعب کا سرزور سے تھام لیا اور ساتھیوں سے کہا، ہاں اس کا سر لے لو اور انہوں نے اس کا کام تمام کر دیا۔ پھر حضور ﷺ کی خدمت میں آئے اور آپ ﷺ کو اس کی خبر دی۔" (17)

کعب بن اشرف یہودی سردار تھا اور اسلام اور حضور ﷺ کا بدترین دشمن تھا۔ غزوہ بدر میں جب کفار مکہ کو شکست ہوئی تو اس نے کہا: "آج زمین کا پیٹ اس کی پشت سے بہتر ہے۔" اس کا قتل ہجرت کے پیسوں میں 14 ربیع الاول کو ہوا جبکہ اسلامی ریاست مدینہ میں قائم ہو چکی تھی۔ بد بخت کعب حضور ﷺ اور آپ ﷺ کے صحابہ کی ہجو کرتا تھا اور آپ ﷺ کا مذاق اڑایا کرتا تھا۔ اس حدیث سے یہ بھی ثابت ہوا کہ شامِ رسول ﷺ کی سزا میں دوستی اور بھائی کا رشتہ بھی مانع نہیں آتا۔

صحیح بخاری میں "کتاب المظاہر" کے علاوہ "طبقات ابن سعد" میں بھی اس واقعہ کی تفصیلات موجود ہیں۔

عبد الرزاق بن حمام کے مقام اور مرتبہ سے اہل علم و اتف ہیں۔ یہ امام بخاری کے جلیل القدر استاد اور ربتع تابعی ہیں۔ ان کا دور دوسری صدی ھجری کے آغاز کا دور ہے۔ ان کے مجموعہ احادیث کا نام "المصنون" محسوس نہیں نہ "سب النبی" کا

علیحدہ باب قائم کیا ہے۔ یہ احادیث 9704 سے شروع ہو کر 9708 پر ختم ہوتی ہیں۔  
حدیث 9704: ابن عباسؓ سے روایت ہے کہ ایک شخص نے حضور ﷺ کے  
بارے میں دشام طرازی کی۔ حضور ﷺ نے فرمایا: کون ہے جو ہمارے اس دشمن کی خبر  
لے گے۔ ”اس پر جناب زیدؓ نے کہا“ میں حاضر ہوں۔ ”پھر حضرت زیدؓ نے جا کر اس  
گستاخ رسول ﷺ کو واصل جنم کیا۔

حدیث 9705: ایک بدجنت عورت حضور ﷺ کو گالیاں دیتی رہتی تھی۔ حضور  
ﷺ کے حکم سے حضرت خالد بن ولیدؓ نے اس کامنہ ہیش کے لئے بند کر دیا۔

حدیث 9706: ایک نصرانی شخص کے قتل کے بارے میں ہے جس نے حضور  
ﷺ کو گالیاں دیں تھیں جس پر اس کو قتل کر دیا گیا تھا۔ (اس کی تفصیل اگلے باب میں  
آئے گی چونکہ یہ واقعہ حضور ﷺ کے یادوں خلافت راشدہ کا نیس ہے۔)

حدیث 9707: سعید بن جبیر سے روایت ہے کہ ایک شخص نے حضور ﷺ کی  
محذیب کی۔ حضور ﷺ نے حضرت علیؑ اور حضرت زیدؓ سے فرمایا: ”جاوَا اور اگر  
وہ مل جائے تو اسے قتل کر دو۔“

حدیث 9708: حضرت علیؑ نے حکم دیا جس نے سرکار رسالت مآب علیہ الصلوٰۃ  
والسلام کی محذیب کی اس کی گرون مار دی جائے امیر المؤمنینؑ کا یہ فرمان ابن اتبی کے  
والد نے سنائے۔ این اتبی نے صاحب ”المصنف“ عبد الرزاق بن حمام سے بیان کیا۔

سنن ابو داؤد میں حضرت علیؑ سے روایت ہے کہ ایک یہودی، حضور اکرم ﷺ  
علیہ السلام کو برابر جلا کرتی اور آپ ﷺ کی ہجو کرتی تھی۔ ایک شخص نے ہیش کے لئے  
اس کامنہ بند کر دیا۔ (یعنی اسے مار دیا گیا) جب حضور ﷺ کے سامنے اس کا مقدمہ چیش  
ہوا تو آپ ﷺ نے اس کا خون باطل قرار دیا۔ (اس کے درہا کو قصاص یادیت کا حق دار  
نہیں سمجھا گیا۔)

قاضی عیاضؓ نے کتاب ”الشقاء“ میں حضرت ابن عباسؓ سے روایت کی ہے کہ  
قبیلہ خمر کی ایک عورت نے حضور ﷺ کی ہجو کی۔ آپ ﷺ نے فرمایا: ”کون ہے جو  
میرے لئے اس کو شکانے لگائے گے۔“ اسی قبیلہ کا ایک شخص کھڑا ہوا اور عرض کیا، یا  
رسول اللہ یہ کام میں سرانجام دوں گے۔ ”چنانچہ وہ گیا اور اس نے جا کر اس عورت کو قتل  
کر دیا۔ تو حضور ﷺ نے

کتاب "الشفاء" میں ابن مانع سے روایت ہے کہ ایک مرتبہ ایک شخص نے بارگاہ رسالت ﷺ میں حاضر ہو کر عرض کیا، "یا رسول اللہ (صلی اللہ علیک) میں نے اپنے والد کو آپ ﷺ کی شان میں گستاخی کرتے ہوئے ساتو یہ بھے سے برداشت نہ ہو سکا، اس لیے اسے میں نے قتل کر دیا۔" آپ ﷺ نے اس سے باز پرس نہیں فرمائی۔

## دورِ خلافت میں

عبد صدیق

حضرت ابو بکر صدیقؓ نے حضور اکرم ﷺ کے وصال کے بعد اسلام اور ختم نبوت ﷺ کے خلاف اٹھنے والی شورشوں اور خاص طور پر فتنہ ارتاداد کا جس طرح سد باب کیا اور خلافت کو علی منہاج النہیۃ قائم کیا، وہ ان ہی کا حصہ تھا۔ حضرت ابو بکرؓ انتہائی حلیم الطبع اور نرم خوب ہونے کے باوجود دین کے معاملہ میں کسی قسم کی مدعاہت برداشت نہیں کرتے تھے۔ ہم یہاں ان کے عبد خلافت کے ان دو واقعات کا ذکر کریں گے جو توہین رسالت ﷺ سے متعلق ہیں۔

مهاجر بن امیہ جو حضرت ابو بکرؓ کے دورِ خلافت میں صوبائی عدیہ کے سربراہ تھے، کی عدالت میں دو گانے والی عورتوں کا مقدمہ پیش ہوا۔ ایک کے خلاف الزام تھا کہ اس نے سرکار رسالت آب صلی اللہ علیہ وسلم کی شان میں تھہرہ کا الفاظ استعمال کیے ہیں۔ دوسری عورت پر الزام تھا کہ اس نے اپنے گیتوں میں مسلمانوں کی ہجو اور توہین کی ہے۔ دونوں کے خلاف شہادت سے جرم ثابت ہونے پر انہیں یہ سزا دی گئی کہ دونوں کے ہاتھ کاٹ دیئے گئے اور ان کے دانت توڑ دیئے گئے کہ آئندہ الکی بد آموزی سے وہ باز رہیں۔ ان دونوں مقدمات کی روئیداد جناب صدیق اکبرؓ کے سامنے پیش ہوئی تو آپؓ نے ان دونوں سزاوں سے اختلاف کرتے ہوئے مهاجر بن امیہ کو تحریر فرمایا:

”اس مخفیہ کے خلاف جس نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے خلاف ہرزہ سرائی کی ہے، تم نے جو کارروائی کی اس کا مجھے علم ہوا۔ اگر تم یہ کارروائی نہ کرچکے ہوتے تو میں تمہیں حکم دیتا کہ اسے سزاۓ موت دی جائے۔ کیونکہ انبیاء علیهم الصلوٰۃ والسلام کے خلاف ارتکاب جرم کی سزا عام جرام کی سزا کے برابر نہیں ہوتی اور تم نے دوسری مخفیہ کو، جس نے مسلمانوں کی ہجو اور دشمن طرازی کی ہے، جو سزا دی ہے وہ بھی درست نہیں۔ اس لئے آپؓ نے حاکم عدالت کو ہدایت کی کہ وہ آئندہ محتاط رہے اور اسکی تعمیین سزا کے اجر اسے اجتناب کرے۔“

تو ہیں رسالت کے بارے میں حضرت ابو بکر صدیقؓ کے ایک اور واقعہ سے ان کی ٹرف نگاہی، حلم و تدبیر اور صحیح قوت فیصلہ کا اندازہ ہوتا ہے، جس میں ان کی ذاتی دشمنی، اشتغال انگیزی اور غم و غصہ کا کوئی داخل نہیں تھا۔ اس واقعہ کے راوی حضرت ابو بزرہؓ فرماتے ہیں:

”ایک دن میں حضرت ابو بکرؓ کی مجلس میں موجود تھا۔ ایک شخص نے آپؓ سے گستاخی کی جس پر آنجناہ ”اس شخص سے ناراض ہوئے۔ خلیفہ وقت کی شان میں گستاخ پر مجھے غصہ آگیا اور میں بھی اس وقت مشتعل ہو گیا۔ ابو بزرہؓ“ اے خلیفہ رسول اگر آپ اجازت دیں تو میں اس ہامعقول گستاخ کی گردن اڑا دوں۔“

حضرت ابو بکرؓ نے اس کا کوئی جواب نہیں دیا اور انھوں کھڑے ہوئے اور خاموشی سے اندر کمرے میں چھے گئے اور تھوڑی دیر بعد مجھے اندر بلایا بھیجا۔

حضرت ابو بکرؓ (ابوبزرہؓ) تم نے ابھی مجھ سے کیا کہا تھا؟

ابوبزرہؓ : ”یہی کہ آپ اُنہوں اجازت دیں تو میں اس کا سراڑا دوں۔“

حضرت ابو بکرؓ : ”اچھا اگر میں تمہیں اجازت دیتا تو کیا تم واقعی اسے مار دیتے۔؟“

ابوبزرہؓ ”یقیناً میں اس کو زندہ نہ چھوڑتا۔“

حضرت ابو بکرؓ : رب ذوالجلال کی قسم یہ مرتبہ محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد کسی اور شخص کو حاصل نہیں (کہ اس سے گستاخی کرنے والے کو قتل کر دیا جائے خواہ وہ خلیفہ وقت ہی کیوں نہ ہو) (18)

حضرت ابو بکر صدیقؓ مزاج شناس نبوت تھے۔ انہوں نے اپنی ذات سے بلند ہو کر یہ اعلان حق کیا اور عام حکمرانوں یا باوشاہوں کی طرح ذاتی اور شخصی حملہ پر مشتعل ہو کر اس گستاخ اور زبان دراز کو جان سے مار دینے کا حکم نہیں دیا۔ امت مسلمہ کے خلاف طعن و تشنج اور دشام طرازی پر بھی وہ کسی عجین سزا کا مطالبہ نہیں کرتے، لیکن اللہ کے رسول ﷺ کی شان میں گستاخی ان کے لیے ناقابل برداشت ہے اور اس سلسلہ میں وہ کسی کم تر سزا کو پسند نہیں فرماتے، بلکہ گستاخ رسول ﷺ کو سزا نے موت کا حکم دیتے ہیں۔ حضرت ابو بکر صدیقؓ نے خلیفۃ الرسولؓ منتخب ہونے کے بعد جو سب سے پہلا خطبہ ارشاد فرمایا تھا جس میں ثیث پالیسی کا اعلان کیا گیا کہ ”اگر میں احکام انہی اور سنت

رسول ﷺ سے انحراف کروں تو مجھے معزول کر دیا جائے۔" اس کی روشنی میں یہ نتیجہ با آسانی اخذ کیا جاسکتا ہے کہ شامِ رسول کے قتل کا حکم، احکام الہی اور سنت نبوی ﷺ کے مشاء کے میں مطابق تھا اور اس پارے میں کسی صحابی نے اعتراض نہیں کیا۔ اس لئے علمائے امت اس کو "اجماع سکوتی" سے تعبیر کرتے ہیں۔

### دور فاروقی:

حضرت عمرؓ مدد رسالت آب صلی اللہ علیہ وسلم ہی میں گستاخ رسول کی سزاۓ موت دے کر ہار گاہ الہی سے "فاروق" کے لقب سے مر فراز ہو چکے ہیں۔ اس واقعہ کی تفصیل پہلے آجھکی ہے۔

ابن وہب نے حضرت ابن عمرؓ سے روایت کی ہے کہ ایک رہب نے حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کی شان میں دشمن طرازی کی۔ جب حضرت ابن عمرؓ نے یہ بات سنی تو ان لوگوں سے جنہوں نے یہ واقعہ سنایا فرمایا: "تم نے اے قتل کیوں نہیں کر دیا۔ اگر میں وہاں ہوتا تو اسے زندہ نہ چھوڑ سک۔" (19)

### ابن مسعود "کافیصلہ:

ٹھلوی کے باب "استبابة المرتد" میں حضرت عبد اللہ ابن مسعود جو فتنہ شنی کے "ہام المنشی" ہیں اور حضرت عمر فاروقؓ کے زمانہ میں کوفہ کے پینف جنس تھے، کا ایک اہم فیصلہ درج ہے۔ حضرت ابن مسعودؓ کی عدالت میں ہر دوں میلہ کذاب کو ارتداو کے جرم میں گرفتار کر کے پیش کیا گیا۔ جنہوں نے توبہ کرتے ہوئے معافی کی درخواست کی۔ ان میں سے ایک شخص عبد اللہ ابن النواحہ کو آپ نے باوجود توبہ سزاۓ موت دی۔ لوگوں نے اعتراض کیا کہ ایک ہی جرم کی دو ٹکف سزاوں کا کیا جواز ہے؟ جس پر حضرت ابن مسعودؓ نے فرمایا: ابن النواحہ دہ آدمی ہے جو حضور ﷺ کی خدمت میں جموں بن دھال کے ساتھ میلہ کا سفیر بن کر آیا تھا۔ حضور ﷺ نے فرمایا کیا تم شادوت دیتے ہو کہ میں اللہ کا رسول ہوں۔ ان دونوں نے کہا، کیا آپ گواہی دیتے ہیں کہ میلہ اللہ کا رسول ہے۔ (جو صریحاً آپ ﷺ کی شان میں گستاخ تھی) جس پر حضور ﷺ نے فرمایا تھا کہ اگر سفارت کاروں کا قتل جائز ہوتا تو میں تم دونوں کو قتل کروں۔ اب چونکہ ابن النواحہ گرفتار ہو کر آیا ہے اس لئے اس کو یہ سزاۓ موت دی گئی ہے۔" (20)

خلافت حضرت علیہ السلام کا کوئی ایسا واقعہ میری نظرؤں سے نہیں گزرا جس میں شامِ رسول ﷺ کو سزاۓ موت دی گئی۔

دور حیدری:

حضرت علی المرتضی پیغمبر اعظم ﷺ کے حکم کی تفہیل میں شامِ رسول ﷺ کو سزاۓ موت دینے کے لیے اس کی علاش میں حضرت زیدؑ کے ہمراہ روانہ ہوئے تھے اور اپنے عمد خلافت میں شامِ رسول ﷺ کے لیے سزاۓ موت کا حکم دیا تھا۔ ان واقعات کا تفصیل ذکر گزشتہ باب میں آچکا ہے۔

خاندان نبوت ﷺ اور شامِ رسول:

حضرت امام باقرؑ سے روایت ہے کہ ایک حدیلی حضور اکرم ﷺ کو برا بھلا کما کرتا تھا۔ حضور ﷺ نے فرمایا ”کون ہے جو اس کی خبر لے گا؟“۔ اس پر انصار میں سے دو صحابی ائمہ کھڑے ہوئے اور عرض کیا ”یا رسول اللہ“ ہم یہ فرض انجام دیں گے ”چنانچہ وہ دونوں اس کی علاش میں چل پڑے۔ جب وہ انسیں مل گیا اور انہوں نے پوری طرح اس کی شناخت کر لی تو اس کو قتل کر دیا۔

جذب امام جعفر صادق نے اپنے والد گرامی کے حوالہ سے روایت کی ہے کہ فرمایا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے کہ ان کی ذات پاک پر سب و شتم کرنے والا واجب القتل ہے۔“ (21)

دور امیہ اور عباسیہ:

دورِ ملوکیت میں عرب حکمرانوں کا طرز بود و باش اگرچہ سلاطین عجم کی طرح غیر اسلامی ہوتا جا رہا تھا، لیکن ملک کا قانون عام شریعت ہی کے تابع تھا۔ اس ضمن میں ہم ایک واقعہ ”صاحب المصنف“ ہی کے حوالہ سے یہاں نقل کر رہے ہیں، جو اس طرح بیان ہوا ہے۔

ایوب بن یحییٰ (جو عبد الملک کے دور حکومت میں حاکم عدن مقرر ہوئے تھے) جب عدن پہنچے تو ان کے سامنے ایک نصرانی کو لا یا گیا، جس نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی شان میں گستاخی کی تھی۔ ایوب نے اس کے بارے میں عبدالرحمن صنعاوی سے مشورہ کیا،

جنہوں نے اس جرم کی پاداش میں اس کے قتل کا فتویٰ دیا تو اسے قتل کر دیا گیا۔ عبدالرحمن صنعاوی وہ بزرگ ہیں، جنہوں نے حضرت عمرؓ سے اکتساب علم کیا اور ان کے تربیت یافتے ہیں۔ پھر ایوب نے اس بارے میں عبدالمالک کو اس کی اطلاع دی جس نے جواب میں کہا کہ تم نے بالکل صحیح کیا ہے۔

امام ابن حزم نے اپنی معرکۃ الاراء تصنیف ”الحلال“ میں ابن عبدالمالک سے متعلق شاتم رسول کے بارے میں ایک اور واقعہ کا ذکر علی بن المدینی کے حوالہ سے اس طرح کیا ہے۔

”علی بن المدینی ایک مرتبہ خلیفہ ابن عبدالمالک کے پاس آئے تو اس نے ان سے پوچھا، کیا تم کو کوئی اسکی حدیث معلوم ہے جو شاتم رسول ﷺ کے بارے میں مستند ہو۔ علی نے اثبات میں جواب دیتے ہوئے عبد الرزاق بن حمام صاحب المصنف کی وہ حدیث سنائی جس میں حضرت خالد بن ولیدؓ نے حضور ﷺ کی حکم پر شاتم رسول کو قتل کیا تھا جس پر خلیفہ نے علی بن المدینی کو خوش ہو کر ایک ہزار ریال بطور انعام دیجئے۔“ (22-الف)

### حضرت عمر بن عبد العزیزؓ کے دور خلافت میں:

حضرت عمر بن عبد العزیزؓ کے دور خلافت میں خلافت راشدہ کے اسلامی اقدار کی تجدید ہوئی اور قانون شریعت پھر سے، حکمران اور رعایا دونوں پر یکساں لاگو ہو گیا اور ساری اسلامی قلمروں میں یہ احکام جاری ہو گئے کہ عدل و انصاف قرآن و سنت کے مطابق کیا جائے اور کسی پر ظلم و زیادتی نہ ہونے پائے۔ چنانچہ کسی حاکم صوبہ کو یہ جرأت نہ تھی کہ وہ کوئی کام خلاف شریعت کرے۔ اس لیے کوفہ کے گورنر نے امیر المؤمنین عمر بن عبد العزیزؓ کی خدمت میں مکتوب بھیج کر ان سے دریافت کیا کہ ایک شخص نے حضرت عمرؓ یا انسیں گالی دی ہے۔ کیا وہ واجب القتل ہے۔ اس کے جواب میں حضرت عمر بن عبد العزیزؓ نے لکھا کہ اس کی سزا موت نہیں کیونکہ صرف شاتم رسول ﷺ کی شریعت کی رو سے واجب القتل ہے۔ (22-ب)

### عباسی دور حکومت میں:

خلیفہ ہارون رشید نے چند فتحاء عراق کے حوالہ سے امام مالکؓ سے دریافت کیا کہ

جو شخص سرکار رسالت مآب ﷺ کو گالی دے، اسے کیا سزا دی جائے۔ اس پر امام غضیناک ہوئے اور فرمایا اس امت کا کیا تمکا ناجو نبی کریم ﷺ کی شان میں سب و شتم پر خاموش رہے، ایسے شخص کو قتل کر دیا جائے اور جو صحابہؓ کو گالی دے اسے کوڑے مارے جائیں۔ (23)

## شام رسول ﷺ اور ائمہ فقہ کی نظر میں

شام رسول اور ائمہ فقہ :

تمام ائمہ فقہ، امام ابو حنیفہ، امام مالک، امام شافعی، امام احمد بن حبیل، امام داود، امام ابن حزم، امام ابن تیمیہ (رحمہم اللہ تعالیٰ) اور ان کے سارے صاحب علم و فضل شاگرد اس بات پر متفق ہیں کہ شام رسول ﷺ واجب القتل ہے اور یہ سزا سے بطور حدیٰ جائے گی۔

فقہ حنفی:

”نَادَىٰ بِرَازِيهٍ“ اور ”تَنْبِيَهُ الْوَلَاةِ“ جو فقہ حنفی کی معروف کتابیں ہیں، ان کی رو سے شام رسول ﷺ کو سزاۓ موت بطور حدیٰ جائے گی۔ اس کی سند میں حضرت ابو بکر صدیقؓ کا وہ فرمان ہے: جب آپؐ نے اپنے گلخ کے قتل سے ابو بزرگؓ کو منع کرتے ہوئے فرمایا تھا کہ یہ حق سوائے اللہ کے رسول (صلی اللہ علیہ وسلم) کے کسی اور کے لئے استعمال نہیں کیا جاسکے۔ امام ابو حنیفہ اور اہل کوفہ کے فقہاء کا اس پراتفاق ہے اور یہی مذہب مشور اور مذہب جمیور ہے۔ امام خیر الدین رہبی (حنفی) تلویٰ خیریہ میں شام رسول ﷺ کو حد اور وجہ القتل قرار دیتے ہیں۔ صدر الشیعہ حنفی کا ”المحرارائق“ میں یہی فتویٰ ہے کہ شام رسول کو حد اور قتل کیا جائے گے۔ امام ابو فخر حنفی اور علامہ ابوالیث سرقندی حنفی بھی اسی کے قائل ہیں کہ شام رسول ﷺ کو سزاۓ موت بطور حدیٰ جائے گی۔ البتہ چند فقہاء حنفیہ کا اگر کچھ اختلاف ہے تو وہ اس بات پر ہے کہ اگر شام رسول قبل الاغذ یعنی گرفتاری سے پہلے توبہ کر لے تو یہ حد ساقط ہو جائے گی اور وہ سزاۓ موت سے نجی ہو جائے گے۔ اس بارے میں بھی علمائے احتجاف کی اکثریت کا فتویٰ ہے کہ قبل الاغذ توبہ سے حد ساقط نہیں ہو گی اور شام رسول ﷺ مستوجب سزاۓ موت ہو گا۔ بعد الاغذ یعنی گرفتاری کے بعد معافی کا سوال ہی پیدا نہیں ہوتا۔ کچھ علمائے احتجاف کو اس مسئلہ پر جو اشتباہ پیدا ہوا ہے وہ ایک قول ہے جو امام ابو حنیفہؓ سے منسوب ہے۔ جس کے بارے میں بھی اختلاف ہے کہ عما و ماقول ﷺ کا ہے بھی یا نہیں؟ خود

ان کے فاضل شاگرد امام ابو محمد ”تو بلا استفسار قتل مرتد کو بھی مباح قرار دیتے ہیں۔ حالانکہ مرتد اور شاتم رسول ﷺ میں واضح فرق موجود ہے۔ کیونکہ توہین رسالت کا جرم ارتاداد سے بھی سمجھیں تر ہے۔“ (24)

فقہ خنی کے ایک اور مستند امام ابن عابدین کا روا المختار حاشیہ در المختار میں حسب ذیل فتویٰ درج ہے۔

”کافر کو سب و شتم النبی (صلی اللہ علیہ وسلم) کی وجہ سے بطور حد قتل کیا جائے گا اور اس کی توبہ قبول نہیں کی جائے گی۔ کیونکہ حد توبہ سے ساقط نہیں ہوتی۔“ (25)

ابن المحمّام فتح القدر کی شرح میں لکھتے ہیں:

”جس نے رسول اللہ ﷺ سے دل میں بھی بغض رکھا، وہ مرتد ہو گیا اور شاتم رسول ﷺ تو اس سے بھی بدتر ہے۔ ہمارے نزدیک وہ واجب القتل ہے اور اس کی توبہ سے سزا نے موت موقف نہیں ہو گی اور یہ مذهب اہل کوفہ اور امام مالک“ کا بھی ہے اور یہ حکم حضرت ابو بکرؓ سے منقول ہے۔ صدر الشیعہ خنی ”امام خیر الدین رملی“، ابواللیث سرقندی ”امام نصر“ کے علاوہ اکثر فقہاء احناف کا اس پر اتفاق ہے۔ (26)

نعمان عبد الرزاق السامری نے اپنے کتاب ”احکام المرتد فی الشرعیۃ الاسلامیۃ“ میں فقہ خنی کے ایک بہت بڑے عالم علامہ محی الدین کی کتاب ”السیف المشور علی الزندق اصحاب الرسول ﷺ“ میں شاتم رسول ﷺ کے بارے میں علماء احناف کی تحقیق کا مکمل اقتباس درج کیا ہے۔ جس کا ترجمہ حسب ذیل ہے۔

”جمان تک احناف کا تعلق ہے وہ مرتد کی توبہ کے قائل نہیں۔ اسی طرح وہ گستاخ رسول ﷺ کی توبہ کو بھی رد کرتے ہیں۔ کیونکہ ان کے نزدیک توہین رسالت ﷺ ارتاداد سے بھی سمجھیں جرم ہے۔ اس سلسلہ میں وہ علامہ محی الدین کی تحریر کو من دون نقل کرتے ہوئے اسے بطور سند پیش کرتے ہیں۔“

”شاتم رسول کے بارے میں فتاویٰ برازیہ سے واضح ہے کہ جو شخص نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم یا انبیاء میں سے کسی کی شان میں گستاخی کرے اور انسین بر ابھلاکے تو ایسے شخص کو بطور حد سزا نے موت دی جائے گی اور وہ کسی صورت میں بھی اس کی توبہ قابل قول نہیں“ خواہ وہ گرفتار کر کے عدالت میں لا یا جائے یا وہ خود توبہ کر کے عدالت میں پیش ہو جائے۔ کیونکہ حد اس مراجح ہو چکی ہے تو ساقط نہیں ہو گی۔

اس کا تصور بھی نہیں کیا جاسکتا کہ کوئی شخص اس کے خلاف رائے دے گا۔ کیونکہ یہ ایک ایسا حق ہے جو اللہ تعالیٰ کے علاوہ بندہ سے بھی متعلق ہے۔ بایس وجہ وہ توبہ ۔۔۔ زائل نہیں ہو گا۔ جیسا کہ تمام حقوق العباد کا معاملہ ہے۔ قذف کی حد توبہ سے ساقط نہیں ہو جاتی۔ یہی مذهب ہے حضرت ابو بکر صدیقؓ اور امام ابو حنیفہؓ اور ان کے اصحاب کا اور اسی کی روشنی میں علمائے روم آج تک فتوے دیتے آئے ہیں۔ آل عثمان سے قبل بھی اسی فتویٰ پر عمل درآمد ہوتا رہا ہے۔ اس فتویٰ کی علیٰ سرکار رسالت آب مصلی اللہ علیہ وسلم کی ایذا رسالی ہے۔ یہ دراصل انسانی حق ہے اور اس کی بدولت ایک نظام کی حفاظت ہوتی ہے اور یہ سزا ارتدار سے بھی روکتی ہے۔” (27)

فقہ ختنی کی ایک اور مستحثہ کتاب ”فتاویٰ قاضی خان“ میں جو امام الحسن بن المنصور الاذوجندی کی تایف ہے، ان باتوں کا صراحتاً ذکر ہے جن سے اہانت رسول ﷺ ہوتی ہے۔

ہندوستان کے درویش صفت، پابند شریعت اور عازی حکمران اور نگہ زیر عالمگیر کے دور میں جو فقہ مدون ہوئی تھی ”فتاویٰ عالمگیریہ“ کے نام سے آج بھی موجود ہے اور برٹش راج سے قبل بر صغیر ہند میں قانون محلی کے طور پر مافذہ رہی ہے۔ اس میں بھی وہ جزیات تفصیلیًا بیان کر دی گئی ہیں جن سے تو ہم رسالت ﷺ کا ارتکاب ہوتا ہے اور اس کا مرکب بخیفر کی زد میں آتا ہے۔ مثلاً اگر کسی نے (معاذ اللہ) یہ کما مدد درویش بودیا جامہ پیغمبر رحمناک بود یعنی۔ محمد (علیہ الصلوٰۃ والسلام) ایک بخیفر درویش تھے یا ان کے کپڑے پیپ بھرے ہوئے تھے، تو بعض فقہاء کے نزدیک مطلقاً اس کی بخیفر کی جائے گی۔ یعنی اتنا کہ دینے سے وہ مستوجب سزا ہو جائے گا مگر بعض فقہاء بخیفر کے لئے نیت کی شرط لازمی قرار دیتے ہیں۔ اس سلسلہ میں ایک مثال سے اس بات کو واضح کیا گیا ہے کہ ایک شخص نے جس کا نام ”محمد“ یا ”احمد“ ہے، اسے کوئی بھی نام لے کر گلی دے اس کی نیت اور اس کا معصود توجہ رسالت آب (صلی اللہ علیہ وسلم) ہو تو ایسے شخص کی بخیفر کی جائے گی۔ اس کے لئے محض کا حوالہ دیا گیا ہے۔ البتہ اکراه یعنی جرکی صورت میں کسی نے حضور ﷺ کو برا بھلا کہا تو اس کی بخیفر نہیں کی جائے گی۔ کیونکہ کسی شخص کو کلمہ کفر کرنے پر مجبور کیا جائے اور اس نے اس جردا کراہ کی وجہ سے کہا ہو تو وہ دائرہ اسلام سے خارج نہیں ہو گا۔ (28)

بر صغیر پاک دہند کے نامور عالم دین علامہ انور شاہ کاشمیری ”نے ”اکف المحدثین“ میں لکھا ہے ”شاتم رسول ﷺ کافر و مرتد قرار دیا جائے گا اور اس کا قتل واجب ہے اسے کوئی معافی نہیں دی جائے گی اور علماء کا اس پر اتفاق ہے اور جو شخص گستاخ نبوت کے کفر و عذاب میں شک کرے وہ بھی سرحد کفر میں داخل ہو جائے گا۔“ اسی سلسلہ میں شاہ صاحب تحریر فرماتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو یہ حق حاصل تھا کہ وہ اپنے گستاخ کو معاف فرمادیں یا قتل کر دیں۔ چنانچہ یہ دونوں باقاعدے واقع ہوئی ہیں۔ لیکن امت پر شاتم رسول کا قتل واجب ہے اور شاتم رسول ﷺ کی توبہ قابل قول نہیں ہے۔“ (29)

اسی طرح دارالعلوم دیوبند کے ممتاز عالم دین مولانا حسین احمد مدنی ”شاعر دشیخ السند حضرت محمود الحسن“ نے گستاخ رسول ﷺ کے بارے میں قتل کا فتویٰ دیا ہے۔ (30) حضرت شیخ محمد محدث تحانوی کا فتویٰ ہے کہ ہر وہ شخص جو حضور ﷺ سے کوئی عیب منسوب کرے یا یہ کہے کہ میں رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے زیادہ جانے والا ہوں، یا کسی اور کو حضور ﷺ پر فضیلت دے تو ایسا شخص تمام فتناء کی نظر میں کافر ہے اور ایسے شخص کو قتل کیا جائے گا۔ (31)

**فقہ مالکی:**

ابو مصعب اور ابن ابی اویس نے امام مالک سے روایت کی ہے کہ ”جو شخص حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو مکال دے یا بر ابھلا کے، آپ ﷺ پر عیب لگائے یا آپ ﷺ میں کوئی تعص نکالے، اسے قتل کیا جائے گا۔ چاہے وہ مسلمان ہو یا کافر اور اس کی توبہ قول نہیں کی جائے گی۔“ امام احمد بن ابراہیم اس روایت میں اتنا اضافہ کرتے ہیں کہ ”حضور ﷺ کے علاوہ کسی اور نبی کو مکال دینے والا بھی واجب القتل ہے۔“ (32)

الشافعی میں اسی کا یہ قول بھی درج ہے کہ شاتم رسول ہر صورت میں قتل کیا جائے گا چاہے وہ علائیہ مکال دے یا خفیہ طور پر اور اس کی توبہ قابل قول نہیں۔ کیونکہ اس کی توبہ کا حال معلوم نہیں کہ وہ درست ہے یا صرف جان بچانے کی خاطر کی ہے۔ (33)

ابو سليمان خطابی نے لکھا ہے ”میں مسلمان علماء میں سے کسی ایسے شخص کو نہیں جانتا جو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو مکال دینے والے کو قتل کرنے کا قائل نہ ہو جب کہ

وہ مسلمان ہو۔” (34)

ابن القاسم نے ابن حنون کی کتاب کے حوالہ سے امام مالک سے روایت کی ہے کہ ”جو مسلمان حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کو سب و شتم کرے اسے قتل کیا جائے گا اور اس کی توبہ قبول نہیں کی جائے گی۔“ یہی روایت مبسوط اور عتبہ میں درج ہے۔ (35)  
ابن حنون مالکی فتویٰ تو یہ ہے:

”قال ابن سحنون المالکی اجمع المیسلون ان شاتمه کافرو حکمہ القتل و من شد فی عذابه و کفره کفر۔“

”تمام مسلمانوں کا اس پر اجماع ہے کہ شاتم رسول ﷺ کافر ہے اور وہ واجب القتل ہے۔ اور جو شخص اس کے کفر کے بارے میں یا اس کی سزا کے بارے میں لکھ کرے وہ بھی کافر ہے۔“

ابو بکر بن منذر نے کہا ہے ”اہل علم کا اس پر اجماع ہے کہ جو شخص نہیں کرم صلی اللہ علیہ وسلم کو گلی دے تو اسے قتل کرنٹا چاہیے۔ یہ فتویٰ امام مالک“ یہ فتویٰ امام احمد، اسحاق وغیرہم کا بھی ہے اور یہی امام شافعی کا مسئلہ ہے۔“ (36)

ابراهیم بن حسین بن خالد الغیثی اسی بات کے قاتل ہیں کہ شاتم الرسول ﷺ کی سزا زانے موت ہے۔ اور ان کی دلیل یہ ہے کہ یہ عمل صحابہؓ سے ثابت ہے۔ چنانچہ اس بارے میں وہ حضرت خالد بن ولیدؓ کے واقعہ کو بطور دلیل پیش کرتے ہیں کہ انہوں نے مالک بن نوریہ کو اس لئے قتل کیا تھا کہ اس نے خالدؓ سے گنگلو کرتے ہوئے رسول کرم صلی اللہ علیہ وسلم کو تمہارے ساتھی کما تھا۔

مالکی مسئلہ کے مقتدر فقیہ اور قرطبہ کی عدالت علیہ کے نامور روحج قاضی ابو الفضل عیاضؓ نے اپنی شرہ آفاق کتاب ”الشفاء“ میں توہین رسالت ﷺ کے تمام پہلوؤں پر شرح و بسط سے گنگلو کرتے ہوئے شاتم رسول ﷺ کے جرم کو ہاتھیل معافی قرار دیا ہے۔ کتاب الشفاء کے متعلقہ باب کو شامل کتاب ہذا کیا گیا ہے۔

مبسوط کے حوالہ سے انہوں نے لکھا ہے کہ جو شخص مسلمان ہو کر حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کو گلی دے، وہ واجب القتل ہے یا اسے زندہ سولی دی جائے یا اس کی گردن مار دی جائے۔“ (37)

## سلک شافعی:

ابو بکر بن منذر کے حوالہ سے یہ بات ہم بیان کر چکے ہیں کہ شاتم رسول ﷺ کے بارے میں امام شافعی "کا سلک بھی وہی ہے جو امام مالک" اور دوسرے ائمہ فقہہ کا ہے۔ البته اختلاف صرف توبہ کے بارے میں ہے کہ کیا توبہ سے حد ساقط ہو جائے گی اور شاتم رسول ﷺ کی سزا معاف ہو جائے گی۔ کیونکہ کچھ فقہائے مذہب شافعی اور کچھ علمائے احتجاف کی رائے میں یہ توبہ قبل از گرفتاری ہے جو لائق معافی ہے۔ لیکن سب کا اس پر اتفاق ہے کہ مقدمہ دائر ہونے کے بعد توبہ قبول نہیں کی جائے گی کیونکہ حضور ﷺ کی عدالت میں جب سرقہ کامقدمہ دائر ہوا تو آپ ﷺ نے حد شرعی کے مطابق فیصلہ صادر فرمایا تھا اور معافی کی درخواست پر انہمار نہ راضگی فرمایا۔" (38)

امام ابو بکر الفارسی "جن کا شافعی سلک سے تعلق ہے شاتم رسول صلی اللہ علیہ وسلم کو واجب القتل قرار دیتے ہیں اور کہتے ہیں کہ اس پر سب کا اجماع ہے۔ اس اجماع سے ان کی مراد صحابہ کرام "اور تابعین" کا اجماع ہے۔" (39)

امام محمد "کہتے ہیں کہ انہوں نے امام مالک" کے شاگردوں سے سنا ہے کہ "جو شخص حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی شان میں گستاخی کرے یا آپ کے علاوہ اور کسی نبی کی شان میں چاہے وہ مسلمان ہو یا کافر اسے قتل کیا جائے گا اور اس کی توبہ قبول نہیں کی جائے گی۔

اس کی سند میں ابن عمرؓ کی وہ روایت ہے جس میں آپ ﷺ نے عیسائی را ہب کی دشنا� طرازی کے بارے میں سن کر فرمایا تھا کہ تم نے اسے قتل کیوں نہیں کر دیا۔  
فقہ ضبلی:

عبداللہ نے امام احمد بن حبیل "نے دریافت کیا کہ شاتم رسول ﷺ کی توبہ کے بارے میں ان کا کیا فتویٰ ہے؟ جس پر امام نے فرمایا کہ اس پر قتل واجب ہو چکا ہے اور اس کی توبہ قابل قبول نہیں۔ امام احمد بن حبیل" سے یہ بھی روایت ہے کہ حضور ﷺ کی شان میں گستاخی، زبان درازی اور تنقیص کرنے والے کو قتل کیا جائے گا، کیونکہ اس پر حد واجب ہو جاتی ہے اور یہ حد کافر اور مسلمان ہر ایک پر لامگو ہو گی۔" (40)

شیخ الاسلام امام ابن تیمیہ "Oath of fast" پر مبنی محدث نہیں اور جو

مسجد کے مقام و مرتبہ پر فائز ہیں شاتم رسول کے بارے میں ایک نہایت اہم اور معنکہ الارا کتاب "الصارم المسلول علی شاتم الرسول" لکھی ہے، جو اس سلسلہ پر مستند ترین کتاب سمجھی جاتی ہے۔ اس میں امام موصوف نے قرآن و سنت، تعالیٰ صحابہؓ و تابعین اور دلائل و براہین سے یہ ثابت کیا ہے کہ شاتم رسول ﷺ کو حد اُسرائے موت دی جائے گی اور اس سلسلہ میں توبہ قبل الاغذ اور بعد الاغذ یعنی گرفتاری سے قبل یا اگر فتاری کے بعد قول نہیں کی جائے گی۔ انہوں نے صرف اس فتویٰ پر اکتفا نہیں کیا بلکہ جب انہیں معلوم ہوا کہ ایک نصرانی نے رسول کریم ﷺ کی شان میں دشام طرازی کی ہے تو وہ اسی وقت اپنی مجلس درس و تدریس سے اٹھے اور اپنے سینکڑوں پیر و کاروں کے ساتھ حاکم دمشق کے پاس پہنچے اور جرم ثابت ہونے پر اس کے قتل کا مطالبہ کیا۔ اس وقت ان کے ہمراہ شیخ الحدیث علامہ زین الدین عبد اللہ بن مروان الفارقی بھی تھے۔ وہ عیسائی، عوام کے غیض و غصب کے ذریعے ایک بدیٰ کے گھر روپوش تھے۔ ہبسلطنت نے اس نصرانی اور اسے پناہ دینے والے بدؤی کو اپنی عدالت میں طلب کیا۔ جب وہ حاضر ہوا تو اس نے وہاں موجود شریروں کے ساتھ تحقیق کلائی کی، جس پر مجمع مشتعل ہو گیا اور انہوں نے وہیں پر سنک باری شروع کر دی۔ جس پر تقصی امن کی ہنا پر حاکم دمشق نے امام ابن تیمیہ اور شیخ الحدیث دونوں کو گرفتار کر لیا اور ان پر تشدد کیا، جسے ان دونوں بزرگوں نے نہایت صبر و استقامت سے برداشت کیا۔ مقدمہ میں جب اس نصرانی نے صفائی پیش کی اور بری ہو گیا تو ان دونوں حضرات کو رہائی نصیب ہوئی۔ ہبسلطنت نے اپنے اس بے جا اور تاریخی اسلوک پر ان دونوں سے مغفرت طلب کر لی۔" (41)

تو ہیں رسالت ﷺ کے بارے میں ایک مقالہ مولانا عبد القادر آزاد خطیب شاہی مسجد کا، اس کتاب میں شامل ہے۔ اس مقالہ میں انہوں نے شیخ الاسلام ابن تیمیہ کے بارے میں لکھا ہے کہ امام موصوف نے چونکہ اس نصرانی کو قتل کر دیا تھا، اس لیے انہوں نے شاتم رسول کے واجب القتل ہونے کا توثیق دے دیا۔ لیکن یہ بات تاریخی لحاظ سے درست نہیں۔ جس کی تائید مشهور مصری مورخ محمد ابو زہرہ کی کتاب حیات شیخ الاسلام ابن تیمیہ سے ہوتی ہے اس واقعہ کا ہم نے اوپر ذکر کر دیا ہے۔ امام ابن تیمیہ کی کتاب "الصارم المسلول علی شاتم الرسول" کا اقتباس بھی شامل کتاب ہذا ہے۔

عبد الرحمن الجزيري کی معروف کتاب "كتاب الفتن" جو چاروں ائمہ فتنہ کے

ذہب کی روشنی میں مرتب کی گئی ہے، اس کے جزو چشم میں بیان کیا گیا ہے کہ اگر کوئی شخص یہ کہے کہ نبوت ایک اکتسابی ہے ہے اور ریاضت سے اسے حاصل کیا جاسکتا ہے تو یہ کفر ہے۔ کیونکہ اس نے نبی کرم ختم المرسلین صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد بھی کسی اور نبی کے آنے کا امکان ظاہر ہوتا ہے۔ اس کے علاوہ ایسے نبی کو گالی دینا جس کی نبوت پر تمام ملت اسلامیہ کا اتفاق ہو تو یہ بھی کلمہ کفر ہو گا۔ اسی طرح کسی نبی میں کسی قسم کا کوئی نقش نکالنا، خواہ وہ جسمان عیب ہو۔ مثلاً انسیں لنگڑا، لولا کہتا یا ان کے علم کو ہاتھ بٹانا یا ان کے اخلاق پر طعنه زلی کرنا، سب کفر کی تعریف میں آتے ہیں۔ کیونکہ ہر نبی لحاظ سے بھی سب انسانوں پر افضل ہوتا ہے اور تمام انبیاء کے سردار صلی اللہ علیہ وسلم پر جسمانی عیب سے پاک اور علم و اخلاق کے لحاظ سے سارے جہاں میں سب سے افضل، برتر و اعلیٰ ہیں۔ اس لیے حضور ﷺ کی شان میں گستاخی صرحاً کفر و ارتداد ہے۔” (42)

## باب دوم

### كتابيات

- القرآن ٣٣-٥٧ (١)
- ابن كثير- تفسير القرآن العظيم- ج ٣، ص ٢٢-٦٣ (٢)
- أمام أبو عبد الله القرطبي الجامع الأدحاف القرآن ج ١٠، ص ١٣-٣٢ (٣)
- القرآن ٣٣-٥٦ (٤)
- القرآن ٣٣-٦٦ (٥)
- أمام أبو بكر حاصص المختفي أحكام القرآن ج ١، ص ٦٦ (٦)
- أمام فخر الدين رازى- تفسير كبیر ج ٣، ص ٢٢٣ (٧)
- سيد ابوالاطلی مودودی "تفہیم القرآن" ج ١ تفسیر سورہ بقرہ (٨)
- أمام الشوکانی- "فتح القدير" ج ١، ص ٣٣-٤٥ (٩)
- علامة آلوی البغدادی- روح المطلی ج ٥، ص ٢٧-٣٧ (١٠)
- أمام ابن تیمیه- الصارم المسلول علی شاتم الرسول ص ٢٧-٣٠ (١١)
- تفہیم القرآن ج ٥، ص ٨٣-٨٥ (١٢)
- تفسیر کبیر ج ٦، ص ٢٢٥ (١٣)
- الف- (١٣)
- بحوالہ تفسیر القرآن- ج ٥، ص ٣٥٦ (ب)
- نحوش- اقبال نمبر ص ٥٣ (١٥)
- سنن ابو داود- مترجمہ علامہ وحید الزہان ج ٣، ص ٣٥٥ (١٦)
- صحیح البخاری "كتاب المغازی" ج ٣، ص ١٣٨٢ (١٧)
- طبقات ابن سعد ج ١، ص ٣٧٣-٣٧٥ (١٨)
- صارم المسلول علی شاتم الرسول ص ٦١ (١٩)
- أمام طحاوی- طحاوی باب استبابة المرء (٢٠)

- (٢١) وسائل الشيعي ج ١٨٠، ص ٣٦٠
- (٢٢)- (الف ب) امام ابن حزم المحلبي ج ١، ص ٣٠٩.
- (٢٣) ابو الفضل - قاضي عياض اندلسى - الشفاعة - تعریف حقوق المصطفی - ج ٢، ص ٢٠٥
- (٢٤) امام مالک بن انس - الموطأ مترجم علامہ وحید الزمان - رد المحتار حاشیه در مختار - ج ٣، ص ٢٩٩
- (٢٥) امام ابن حام - شرح فتح القدیر ج ٣، ص ٣٠٧ احكام المرتد في الشرع الاسلامي ص ١٠٧
- (٢٦) فتاوى عالمگریت ج ٣ - ص ٣٦٠
- (٢٧) علامہ انور شاہ کاشمیری اکفاء الملحدین ص ٥١، ٥٠، ٣١، ٥٣
- (٢٨) علامہ شبیر احمد عثمانی - الشاب الثاقب ص ٥٠
- (٢٩) سنن نسائی - کتاب الحدود ج ٢، ص ١٥٣
- (٣٠) الشفاعة -
- (٣١) فتاوى شاہی ج ٣، ص ٣١٨
- (٣٢) السراج المنیر ج ٣، ص ٣٦٣
- (٣٣) الصارم المسؤول على شاتم الرسول ص ٣٢٠ - ٣٣٠
- (٣٤) محمد ابو زہرا - حیات شیخ الاسلام ابن تیمیہ ترجمہ رئیس جعفری احمد
- (٣٥) عبد الرحمن الجزری - کتاب الفقہ علی المذاہب الاربعہ ج ٢، ص ٨٠٥

## باب سوم

### توہینِ رسالت ﷺ ..... جرم و سزا

#### ابوالفضل قاضی عیاض "چیف جسٹس اندرس

ابوالفضل قاضی عیاض" کا حقدین علمائے اندرس میں نہایت ممتاز مقام ہے آپ کی ولادت مرکش کے شربتہ میں سال 496 ہجری میں ہوئی پھر سال 509 ہجری میں اعلیٰ تعلیم کے لئے اندرس چلے آئے، جو ان دونوں یورپ میں علوم و فنون کا مرکز تھا۔ اندرس میں آپ نے اساتذہ وقت سے علم حدیث کے علاوہ فن تفسیر، فقہ، ادب، نحو، انساب اور دیگر معلوم متدادوں میں صہارت حاصل کر لی۔ آپ کا تعلق ماکلی مکتب فقہ سے تھا مگر آپ نہایت وسیع النظر عالم وقت تھے۔ اس کے علاوہ آپ عربی کے بلند پایہ شاعر، خطیب اور انساب بھی تھے اور کئی کتابوں کے مصنف بھی ہیں۔ آپ جذبہ عشق رسول ﷺ سے سرشار تھے اور آپ کی معرکۃ الاراء تصنیف "التفاء بتعريف حقوق المصطفیٰ" اسی عشق و عقیدت، احترام و محبت کا منظر ہے اس کے باوجود آپ نے تحقیق کا دامن ہاتھ سے نہیں چھوڑا۔ آپ عدل و تقاضا کے منصب پر فائز رہے ہیں۔ سال 531 ہجری میں آپ اندرس کے عروض البلاط غرناطہ کے چیف جسٹس ہو گئے۔ متاخرین نے حضور اکرم ﷺ کی سیرت نگاری اور آپ ﷺ کے مقام و مرتبہ، احترام و فضیلت اور گستاخی رسالت آب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے بارے میں آپ کی اسی کتاب سے خوش چینی کی ہے اور یہ ابواب بھی ابوالفضل قاضی عیاض" کی کتاب التفاء کے ابواب توہینِ رسالت کا ترجمہ ہیں جو مولانا سید شمسن ہاشمی مرحوم نے کیا ہے، جن کے اقتباسات نذر قارئین ہیں۔ ان اقتباسات میں اصل کتاب بھی مصنف کے پیش نظر رہی ہے اس لئے ترجمہ کو عام فہم ہانے کی کوشش کی گئی ہے۔

## گستاخ رسول ﷺ کی سزا کے بارے میں احکام

ابو الفضل قاضی عیاض

”جان لو! (اللہ ہمیں اور تمہیں نیک توفیق دے)

جو شخص حضور ﷺ کو گالی دے (الجیاذ بالله) یا آپ ﷺ پر عیب لگائے یا کسی  
نقش کی نسبت آپ ﷺ کی ذات یا نسب یا دین یا آپ ﷺ کی عادات میں سے کسی  
عادت کی طرف کرے یا آپ ﷺ کو بطرق گستاخی کسی جزے سے تشبیہ دے یا آپ کو  
ناقص کئے یا آپ کی شان کو کم کرے یا آپ ﷺ پر یا آپ ﷺ کی کسی بات پر عیب  
لگائے تو گویا وہ شاتم النبی (حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو گالی دینے والا) ہے۔ اس کے  
بارے میں میں وہی حکم ہے جو صراحتاً آپ ﷺ کو گالی دینے والے کا ہے کہ اسے قتل کیا  
جائے گا۔

ای طرح جو شخص (الجیاذ بالله) آپ ﷺ پر لعنت کرے یا آپ ﷺ کے حق  
میں بد دعا کرے یا آپ ﷺ کے لیے کسی ضرر کی آرزو کرے یا آپ ﷺ کی طرف اسی  
شے کی نسبت کرے جو آپ ﷺ کی شان کے لائق نہ ہو اور اس کا مقصد آپ ﷺ کی  
برائی یا آپ ﷺ پر عیب لگانا ہو یا آپ ﷺ کی شان میں بیوہہ کلام کرے، آپ کو برا  
کرے یا بڑی بات لے کر، یا جھوٹ کرے یا آپ ﷺ پر جو سختیاں یا مصیبیں آئیں ان کی بنا  
پر عار دلائے یا بشریت کی وجہ سے عادتاً جو عار خنثی (از قسم بماری، بھوک، وفات) آپ ﷺ  
کو لاحق ہوئے ان کی بنا پر آپ ﷺ کی قدر کو کم کرے، یہ سب ناجائز اور حرام ہیں  
اس پر علماء کرام اور صحابہ کرام سے لے کر آج تک جتنے فتویٰ دینے والے امام ہو کر  
گزرے ہیں، سب کا اتفاق واجماع ہے۔

حضرت ابو بکر صدیق رض کے قول کا بھی تقاضا ہی ہے (کہ اسے قتل کر دیا  
جائے) اور تمام علماء کے نزدیک ایسے شخص کی توبہ قول نہیں کی جائے گی۔ امام ابو حنیفہ  
اور ان کے ساتھی نیز سفیان ثوریؓ اہل کوفہ اور اوزادیؓ کا بھی یہی خیال ہے۔ البتہ یہ  
لوگ کہتے ہیں کہ ”یہ عمل ارتکاد ہے۔“ (یعنی آپ کی شان میں گستاخی کرنے والا مرتد کے  
حکم میں ہے) ولید بن مسلم نے امام مالکؓ سے بھی یہی نقل کیا ہے۔ امام ابو حنیفہ اور ان  
کے اصحاب سے بھی یہی روایت ہے کہ جو شخص حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی ذات

میں نقش نکالے یا آپ سے برات کا اظہار کرے یا آپ ﷺ کی محذیب کرے، بقول حنون وہ آپ ﷺ کو گالی دینے والوں میں شمار کیا جائے گا اور یہ سارے کام ارتاداد اور زندگی کے ہیں۔ اسی بناء پر ایسے شخص سے توبہ کرانے اور اس کی عکفیر کرنے کے مسئلے میں اختلاف ہے کہ آیا اس کو قتل کرنا حد شرعی ہے یا محض عکفیری کافی ہے۔ لیکن اس معاملے میں کوئی اختلاف نہیں کہ ایسا شخص مباح الدم (جس کو مارڈا الناجائز ہو) ہے۔ سلف امت اور تمام دیار و امصار کے علماء اس بات پر متفق ہیں، بہت سے علماء نے لکھا ہے کہ ایسے شخص کے قتل و عکفیر پر اجماع ہے، بعض اہل خواہرنے کما ہے اور وہ ابو محمد علی بن احمد الفارسی ہیں کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی شان میں گستاخی کرنے والے کی عکفیر میں انہیں اختلاف ہے۔ لیکن مشہور بات وہی ہے جو محمد بن حنون کے خوالے سے میں پہلے بیان کر چکا ہوں کہ ”تمام علمائے امت کا اس امر پر اجماع ہے کہ شاتم النبی یا وہ شخص جو آپ ﷺ میں نقش نکالے، کافر اور مستوجب وعید عذاب ہے اور پوری امت کے نزدیک واجب القتل ہے۔ جو شخص ایسے شخص کے کافر اور مستحق عذاب ہونے میں شک کرے وہ خود کافر ہے۔“

ابن القاسم نے متینہ میں لکھا ہے کہ ”جو نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کو گالی دے یا آپ ﷺ پر عیب لگائے یا آپ ﷺ میں نقش نکالے، اسے قتل کیا جائے اور ساری امت کے نزدیک اس کو قتل کرنے کا حکم اسی طرح ہے جس طرح زندیق کو قتل کرنے کا اس لیے کہ اللہ تعالیٰ نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی تعظیم و توقیر کو فرض قرار دیا ہے۔“ امام احمد بن ابراہیم کی کتاب میں ہے کہ امام مالک ”نے فرمایا کہ ”جو شخص حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو یا کسی اور نبی کو گالی دے اسے قتل کیا جائے اور اس کی توبہ نہ قبول کی جائے گی جاہے وہ مسلمان ہو یا کافر۔“

عبداللہ بن عبد الحکم سے روایت ہے کہ ”جو شخص حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو گالی دے، اسے قتل کیا جائے اور اس کی توبہ نہ قبول کی جائے خواہ وہ مسلمان ہو یا کافر۔“

اشہب نے امام مالک ”سے اور امام مالک ”نے وصب سے روایت کی ہے کہ جس شخص نے یہ کہا کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی چادر یا آپ ﷺ کی قیض گندی میلی ہے اور اس سے اس کا ارادہ آپ ﷺ کی تحقیر کا ہو تو اسے قتل کیا جائے۔

ہمارے بعض علماء کہتے ہیں کہ اس پر علماء کا اجماع ہے کہ ”جس شخص نے انبیاء

عیم السلام میں سے کسی نبی کے لئے دل (عذاب) یا برے امر کی بد دعا کی تو اسے بغیر توبہ کرائے قتل کرنا چاہے۔"

ابو الحسن قالبی نے اس شخص کے بارے میں جس نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے بارے میں یہ کہا کہ "آپ ﷺ حمال (1) (بوجہ ذہونے والے) یا ابو طالب کے بیتیم تھے۔" فتویٰ یہی ہے کہ اسے قتل کیا جائے (کیونکہ یہ کہہ کر وہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی توبہ کرنا چاہتا ہے)۔

ابو محمد بن زید التیرداني نے اس شخص کو قتل کرنے کا فتویٰ دیا جس نے کچھ لوگوں کو حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے حیثے مبارک کے بارے میں عفیگو کرتے ساتھ۔ عین اسی وقت ایک بد شکل اور بدہیت آدمی وہاں سے گزرا تو اس نے کہا کہ "تم لوگ ان کا حیثے معلوم کرنا چاہتے ہو؟" لوگوں نے کہا "ہاں۔" تو اس نے اس صحیح النظر اور بدہیت داہمی والے کی طرف اشارہ کر کے کہا کہ "وہ ایسے ہی تھے۔" ابو محمد بن زید نے کہا کہ اس کجھت کی توبہ نہ قبول کی جائے، اس پر خدا کی لعنت ہو اس لیے کہ اس نے جو کچھ کہا، جھوٹ کہا اور یہ بات کسی ایسے آدمی کی زبان سے نہیں نکل سکتی جس کا ایمان سلامت ہو۔

احمد بن ابی سلیمان صاحب حنون کہتے ہیں کہ "جو شخص یہ کہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا رنگ سیاہ تھا اسے قتل کیا جائے۔" انہوں نے اس شخص کے بارے میں (بھی قتل کا فتویٰ دیا) جس سے کہا گیا تھا کہ "رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے حق کی تم یہ نہیں ہو سکتا۔" تو اس نے جواب کہا، "(الْعِيَازُ بِاللَّهِ) اللہ تعالیٰ رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ ایسا کرے۔" اور بہت بڑی بڑی باتیں کہیں۔ ابن ابی سلیمان نے اس آدمی سے جو اس سے مخاطب تھا کہا کہ میں تمہارا ساتھی اور گواہ ہوں۔ وہ اسے قتل کرنا چاہتے تھے اور چاہتے تھے کہ اس کا رثواب میں حصہ لیں۔

جبیب بن الریع کہتے ہیں (وہ پچھو کہ کہا پنی گستاخی کی تاویل کرنا چاہتا تھا) حالانکہ جس مقام پر کوئی واضح اور صریح لفظ استعمال کیا جائے، وہاں کسی تاویل کی محاجاش باقی نہیں رہتی اور چونکہ اس نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی تعظیم و توقیر کو ملحوظ نہیں رکھا اس لیے وہ مباح الدم تھا۔

ابو عبد اللہ بن عتاب نے اس عشار کے بارے میں قتل کا فتویٰ دیا تھا جس نے عشر

وصول کرتے وقت ایک ایسے شخص سے کہا کہ ”عشر تو پسلے ادا کردو، اس کے بعد شکایت کرنی ہو تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے شکایت کرو۔“ میں نے اگر عشر طلب کیا ہے تو اس لیے کہ رسول صلی اللہ علیہ وسلم نے طلب کیا اگر میں جاہل ہوں تو (معاذ اللہ) رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم جاہل تھے اور انہوں نے بھی عشر طلب کیا تھا۔“

فقہاءِ اندلس نے بالاتفاق ابن حاتم طبیطیل بقتل اور سول دینے کا فتویٰ ریا تھا جس نے ایک مناظرے کے دوران نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی شان میں گستاخی کرتے ہوئے آپ ملکہ نبیم کو بیتیم اور علی کا خسر کھا تھا اور اس خیال کا اظہار کیا کہ آپ ملکہ نبیم کا زہد اختیاری نہیں تھا بلکہ اگر آپ ملکہ نبیم کو دنیوی نعمتیں میر ہوتیں تو آپ ملکہ نبیم ان کو استعمال کرتے۔

قیروان کے فقہاء اور سخنون کے شاگردوں نے ابراہیم فزاری کے قتل کا فتویٰ ریا تھا۔ ابراہیم بست سے علوم میں مہارت رکھنے والا شاعر تھا اور قاضی ابوالعباس بن طالب کی مجالس مناظرہ میں اکثر حاضر ہوا کرتا۔ اس پر یہ الزام عائد ہوا کہ اس نے اپنے بست سے اشعار میں اللہ تعالیٰ، انبیاء علیهم السلام اور سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم کی شان میں گستاخی کی ہے۔ اسے قاضی یحییٰ بن عمر کی عدالت میں پیش کیا گیا۔ اس وقت عدالت میں دوسرے بست سے نامور فقہاء تھے، قاضی نے اس کی پھانسی اور قتل کا حکم ریا۔ چنانچہ ابے پھانسی پر لٹکا دیا گیا۔ بعض مورخین نے لکھا ہے کہ جب پھانسی کی لکڑی ہٹائی گئی تو وہ لکڑی خود خود چکر کھانے لگی۔ جب اس کا چہرہ قبلہ کی طرف سے پھر گیا تو لکڑی ٹھہر گئی لوگوں نے اس واقعہ کو اللہ کی ایک ثانی سمجھ کر بلند آواز سے عجیب کی۔ اس کے بعد ایک کتا آیا اور ابراہیم کا خون پیا گیا۔ یحییٰ بن عمر نے کہا ”حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے صحیح ارشاد فرمایا ہے کہ“کتنا مسلمان کا خون نہیں پیتا۔“

قاضی عبد اللہ بن مرابط نے کہا ہے کہ ”جو شخص یہ کہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم میدان جنگ سے فرار ہو گئے اس سے توبہ کرائی جائے اگر وہ توبہ کر لے تو نہیک درنہ اسے قتل کر دیا جائے۔ کیونکہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم پر یہ ایک قسم کا عیب لگانا ہے اور آپ ملکہ نبیم اس طرح کے عیوب سے مبراتھے۔ آپ ملکہ نبیم کا ہر اقدام بصیرت کی بنیاد پر ہو تا اس لیے کہ اللہ تعالیٰ نے آپ ملکہ نبیم کو معصوم بنا یا تھا۔“

صیبیب بن ربع فردی نے کہا ہے اور یہی امام مالک ”اور ان کے شاگردوں کا مسئلہ

ہے کہ ”جو شخص بھی نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم میں کسی قسم کا تقص نکالے اسے توبہ کرائے بغیر قتل کرونا چاہیے۔“

ابن عتاب نے کہا ہے کہ ”یہ بات قرآن و سنت سے ثابت ہے کہ جو شخص نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کو ایذاء پہنچائے یا آپ صلی اللہ علیہ وسلم پر بالواسطہ یا بلاواسطہ، صراحتاً یا کناہیاً کسی قسم کا تقص لگائے، چاہے وہ معمولی سا تقص ہی کیوں نہ ہو اس کا قتل واجب ہے۔“  
کیونکہ اس طرح کی تمام باتوں کو علماء نے ”سب النبی“ (حضرور صلی اللہ علیہ وسلم پر دشام طرازی) میں شمار کیا ہے حدودیں و متاخرین علماء کے نزدیک بالاتفاق ایسا شخص واجب القتل ہے۔ البتہ قتل کا حکم عائد کرنے کے مسئلہ میں علماء نے اختلاف کیا ہے جس کی طرف ہم پہلے اشارہ کر آئے ہیں۔

ایسے ہی میں کہتا ہوں کہ جو ”شخص آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو حقیر جانے یا آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے چڑانے، سو و نیان اور جادو کے حلے یا آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو زخم لگنے یا آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے لفکر کی بحثت یا دشنوں کی ایذا رسانی یا آپ صلی اللہ علیہ وسلم پر مصائب و شدائد کے نزول یا عورتوں کی طرف آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے میلان کے حوالے سے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو عار دلانے یا بدف تنقید بھائے تو ان سب باتوں کا حکم یہ ہے کہ جو شخص ان باتوں سے آپ صلی اللہ علیہ وسلم میں تقص نکالنے کا ارادہ کرے وہ قتل کیا جائے۔

## گستاخ رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی توبہ قابل قبول نہیں

امام مالک ”ان کے ساتھیوں اور سلف کے علماء کا فرماتا یہ ہے کہ ایسے بذیبان اور اہانت کرنے والے کو جو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم پر سب و شتم کرے اس کے کفر کی وجہ سے نہیں بلکہ سزا کے طور پر اس پر حد جاری کی جائے اور اس کو قتل کیا جائے“ باوجودیکہ اس نے توبہ بھی کر لی ہو کیونکہ ایسے معاملات میں نہ تو اس کی توبہ قابل قبول ہو گی اور نہ اس کا رجوع اس کے لئے لفظ بخش ہو گا۔

## عدم قبولیت توبہ کی ایک اور دلیل

جناب محمد بن حنون فرماتے ہیں کہ اس (نام نہاد) مسلمان کی توبہ سزاۓ قتل کو باطل نہیں کرتی جس نے بارگاہ رسالت میں گستاخی کی ہو اور اس کی دلیل یہ ہے کہ اس شاتم نے ایک دین کو چھوڑ کر دوسرا دین اختیار نہیں کیا۔ البتہ اس نے وہ جرم کیا ہے جس

کی سزا اسلامی معاشرے میں قتل ہے اور اس میں کسی معافی کی ممکنگائش نہیں۔  
قاضی ابو محمد بن نصر کی رائے

اس شخص کی توبہ ساقط الاعتبار ہونے کے سلسلہ میں فرماتے ہیں کہ بارگاہ احادیث اور بارگاہ رسالت میں گستاخ کے درمیان فرق مشور قول کی بناء پر، توبہ کا قبول کرنا ہے اور اس کی وجہ یہ ہے کہ سرکار دو عالم علیہ السلام نوع بشر سے ہیں اور بشریت کا خاصہ ولازمه نقض ہے۔ مساوا ان نفوس قدیمہ کے جنہیں اللہ رب العالمین نے منصب نبوت پر سرفراز فرمایا ہو اور اللہ تعالیٰ تمام عیوب و فتاویٰ سے منزہ و مبرأ ہیں اور اس کا تعلق قسم و جنس سے نہیں، جس کو جنیت کے سبب نقض لاحق ہو۔ البتہ بارگاہ رسالت میں گستاخی اور ارتاد کی طرح سے نہیں کیونکہ مرتد ارتاد کے معنی میں منفرد ہوتا ہے اور اس میں کسی اور شخص کا حق متعلق نہیں ہوتا، لہذا اس کی توبہ قبول کی جاسکتی ہے۔

لیکن سرکار دو عالم علیہ السلام کی بارگاہ میں گستاخی کرنے والے کا معاملہ دوسرا ہے کیونکہ اس میں حضور علیہ السلام کا حق بھی متعلق ہو گیا اور یہ بات اسی طرح سمجھی جائے گی کہ جس طرح کسی نے اپنے ارتاد کے وقت کسی کو قتل کیا ہو یا کسی کو تھمت لگائی ہو۔ اس طرح اس کی توبہ اس مرتكب جرم سے حد قتل اور تھمت کو ساقط نہیں کر سکتی۔

### توبہ کی عدم قبولیت کی ایک اور دلیل

یہاں یہ بات بھی توجہ طلب ہے کہ مرتد کی توبہ کی قبولیت کی وجہ سے اس کے جرائم کی وجہ سے جو حدود شرعیہ چوری، زنا وغیرہ اس پر قائم کی جانے والی ہوں، تو وہ اس سے ساقط نہیں ہوتیں اور یہاں اس مسئلہ میں جو حد گستاخ و شاتم پر قائم کی جا رہی ہے، وہ اس کے کفر کی وجہ سے نہیں ہے بلکہ حد قائم کیے جانے کی وجہ سے ہے کہ اس نے عظمت و حرمت نبوی کو کم کرنے کی کوشش کی ہے اور یہی وجہ ہے کہ توبہ اس حد کو ختم نہیں کرتی۔

اگر اس قائل کی مراد یہ ہو کہ اس کے گستاخی کے کلمات ادا کرنا، کفریہ کلمات نہ تھے بلکہ اس کا یہ فعل تحریر و تنقیص کی بناء پر تھا یا اس کے توبہ و رجوع کا اظہار اس کے ظاہری کفریہ کلمات کے ازالہ کے لئے تھا لیکن اللہ رب العالمین دلوں کے حال سے واقع ہے۔ اب رجوع اثابت اور توبہ کے بعد گستاخی کا گناہ اور اس پر حکم شرعی

بخسہ باقی رہے گا۔

ابو عمران قابس نے فرمایا ہے کہ جس نے سرکار دو عالم علیہ السلام کی بارگاہ میں گستاخی کی، بعد میں اس کی توبہ گرفتاری اور اس کے کفریہ اقوال پر شاد تمی مزرنے کے بعد ہی کیوں نہ ہو یا وہ گرفتاری کے بعد بظاہر بادل میں توبہ کرتا ہوا آئے تو اس کی توبہ حد کو ساقط نہیں کرتی اور اس کی وجہ یہ ہے کہ یہ حد واجب ہے اور دوسری حد دون کی طرح اس سے صرف نظر نہیں کیا جاسکے۔

### شاتم کی وجہ قتل

شیخ ابوالحسن قابسی نے فرمایا کہ جب گستاخ شاتم اپنے جرم کا اعتراف کر کے اس سے رجوع کرے اور توبہ بھی ظاہر ہو جائے، جب بھی ارتکاب جرم کی وجہ سے اس کو قتل کی سزا دی جائے گی، کیونکہ اس جرم کی سزا قتل ہے۔ البتہ ابو محمد بن زید نے فرمایا کہ سزا کے بارے میں تو تک دشہ کی بات نہیں ہے، البتہ اس کی توبہ و امانت کا معاملہ چونکہ اللہ اور اس کی درمیان ہے، اس لئے اس کی توبہ لمحہ بخش ہو جائے گی۔ (2)

### موحد کی گستاخی کی سزا

ابن حنون نے فرمایا ہے کہ اگر کسی موحد نے بارگاہ رسالت ﷺ میں گستاخی کی اور اس نے اپنے اس فعل پر ندامت کا اظہار بھی کر لیا، جب بھی اس کو سزاۓ قتل دی جائے گی اور اس کی توبہ اس سے نہیں بچاسکتی۔

اس معاملہ میں یہ بات مد نظر رکھی جائے گی کہ توبہ امانت کے بعد اس کا مطہر سے رجوع اس بات کی غمازی کرتا ہے کہ اس کو اپنے فعل پر ندامت ہے اور اس طرح ہم اس کے دل کے حال سے واقف ہو گئے۔ برخلاف اس کے کہ جس پر دلائل وہر ایہنہ قائم ہوتے ہوں۔ وہ دائرة اسلام سے بھی خارج ہو گیا تو اس کی سزا قتل ہے اور اب اس کی توبہ بھی قبول نہ ہو گی اور اس کی وجہ یہ ہے کہ کسی شخص کو مکالی و نہ اس کے حقوق کی پامال ہے اور اس مکالی دینے والے کے ارتداونے سے کسی دوسرے کا حق باطل نہیں ہو۔ اس جزیہ کی بناء پر ہمارے مشائخ کا فرمائی ہے کہ اس قائل کو حد کی بناء پر قتل کیا جائے گا، ارتداو کی بناء پر نہیں۔

جو حضرت اس قائل کے ارتداو کو محل نظر قرار دیتے ہیں تو بصورت دیگر وہ حد

کے ظور پر اس کی سزاۓ قتل کے قائل ہوں گے اور ہم دونوں حالتوں میں اس گستاخ کے قتل کا حکم کرتے ہیں۔

اگر وہ قائل ارتکاب جرم کا منکر ہے اور اس پر شہادت شرعی قائم ہو چکی ہے یا وہ توبہ و اثابت کا اظہار کرتا ہے تو ہم حد شرعی کے طور پر اس کے قتل کا فتویٰ دیں گے کیونکہ اس کے خلاف کلمہ کفر کا کہنا ثابت ہو چکا ہے اور اس نے سرکار دو عالم ملٹیپلیکیٹ کے اس حق کی تحیر کی ہے جس کو اللہ تعالیٰ نے اعظم قرار دیا ہے۔

**ایک اور اعتراض:**

یہاں اگر کوئی معرض یہ اعتراض کرے کہ آپ اس قائل کو کافر کہ کر اس کے کفر پر شہادت لیتے ہیں لیکن توبہ کی قبولیت اور اس کے لوازم کے مسئلہ میں خاموشی اختیار کرتے ہیں اور کوئی حکم نہیں لگاتے اس کی وجہ کیا ہے؟

**جواب اعتراض:**

اس اعتراض کا جواب یہ ہے کہ ہم نے اس کی وجہ قتل کفر کو قرار دیا ہے لیکن اس سے ہم اس کے توحید و رسالت کے اقرار کو، جس کا وہ اقراری ہے، 'قطع نہیں کرتے' باوجود یہ وہ قائل اس کی شہادت کا جو اس کے لئے لازمی ہے منکر اور اس بات کا مدعا ہے کہ یہ کلمات اس سے غلطی اور معصیت کی وجہ سے صادر ہوئے ہیں اور وہ ان کلمات سے منحرف ہی نہیں بلکہ نادم بھی ہے اور دوسری بات یہ ہے کہ بعض اشخاص پر کفریہ کلمات اور ان کے احکام کو ثابت کرنا۔ اس بات کو مانع نہیں کہ اس کی دوسری خصوصیات کو بھی ثابت نہیں کیا جا رہا جیسے کہ ہمارک صلوٰۃ کا قتل لیکن جس شخص کو یہ معلوم ہو جائے کہ اس نے گستاخی کے کلمات اس اعتقاد سے کئے ہیں کہ معاذ اللہ سرکار دو عالم ملٹیپلیکیٹ کو ہائل رینا اور ان کی بارگاہ میں گستاخی کا ارتکاب جائز ہے لہذا اس اعتقاد کی بناء پر اس کے قتل کے حکم میں کسی شک و شبہ کی محنجائش نہیں۔

**شامتم رسول کافر ہے:**

اس کلیہ کی بناء پر یہ کہنا درست اور ناقابل تردید ہے کہ (معاذ اللہ) حضور ملٹیپلیکیٹ کو گالی رینا اور اسی طرح کافر ہے جس طرح کہ آپ ملٹیپلیکیٹ کی مخذب کرنا یا آپ ملٹیپلیکیٹ کی

شخصیت کا انکار اور اسی طرح کے دوسرے امور۔ اب یہ بات تک دشہ سے بلا ہے کہ اس قائل کلمات توہین کو حد کے طور پر قتل کیا جائے گا۔ باوجودیکہ کہ اس نے اپنے قول سے رجوع کیا ہو اور توبہ کی ہو کیونکہ ایسے کلمات کرنے والے کی توبہ بھی قبول نہیں ہوتی اور توبہ کے بعد بھی اس کو اس کے ساتھ قول کی بناء پر اور سابقہ کفریہ کلمات کی وجہ سے قتل کیا جائے گا۔ رہا اس کی توبہ کا معاملہ تودہ مشیت اللہ پر مختصر ہے جو دلوں کے حال سے واقف ہے، خواہ وہ اس توبہ کو قبول فرمائے یا رد فرمائے۔

اب رہا اس شخص کا معاملہ جس نے توبہ کا انکسار نہیں کیا اور جس سلسلہ میں اس کے بارے میں شہادت پیش ہوئی، اس کا معرف بھی ہے اور اس پر قائم بھی رہا تو یہ شخص اپنے قول کی بناء پر کہ اللہ اور اس کے رسول کی حرمت کو حلال جان کر توہین کا ارتکاب کیا ہے، کفر اور قتل کیا جائے گا۔

اس کی تفصیل بحث کے بعد جناب مصطفیٰ فرماتے ہیں کہ اے عزیز گرامی آپ کے لئے لازم یہ ہے کہ علماء اسلام کے فرمودات کو اس کی تفاصیل کے ساتھ قبول کریں اور وہ مختلف عبارتیں جو استدلال میں بیان کی گئی ہیں، ان کو اختیار کریں۔ اس طرح انشاء اللہ صحیح مقصد تک رسائی حاصل ہو جائے گی۔ (3)

## شیخ الاسلام امام ابن تیمیہ<sup>ر</sup>

شیخ الاسلام امام ابن تیمیہ کی ذات گرامی اہل علم کے لئے محتاج تعارف نہیں۔ وہ علوم معارف، دعوت و عزیمت اور تجدید و احیائے دین کے اس بلند ترین مقام پر فائز ہیں کہ سات صدیاں گزر جانے کے باوجود آج تک ان کا کوئی ہم پایہ اور ہمدردی نیائے اسلام میں پیدا نہیں ہوا۔

علامہ شبیل نعمانی<sup>ر</sup> شیخ الاسلام کی ہمه گیر شخصیت کے بارے میں بلا مبالغہ بجا طور پر لکھتے ہیں:

”اسلام میں سینکڑوں“ ہزاروں بلکہ لاکھوں علماء فضلاء، مجتہدین، ائمہ فن اور مددین گزرے لیکن مجدد بہت کم پیدا ہوئے۔“  
مجدد کے لئے تن شرطیں ضروری ہیں:

- (1) نہ ہب، علم یا سیاست میں کوئی مفید انقلاب برپا کر دے۔
- (2) جو خیال اس کے دل میں آیا ہو وہ کسی کی تقحیہ سے نہ آیا ہو بلکہ اجتنادی ہو۔
- (3) جسمانی مصیبتیں انھائی ہوں، جان پر کھیلا ہو، سرفروشی کی ہو۔

تیسرا شرط اگر ضروری قرار نہ دی جائے تو امام ابو حنیفہ، امام غزالی، امام رازی، شاہ ولی اللہ<sup>ر</sup> اس دائرے میں آسکتے ہیں لیکن جو شخص ریفارمر (مجدد) کا اصلی مصدقہ ہو سکتا ہے وہ علامہ ابن تیمیہ<sup>ر</sup> ہیں۔

”مجد دیت کی اصلی خصوصیتیں جس قدر علامہ کی ذات میں پائی جاتی ہیں، اس کی نظر بہت کم مل سکتی ہے۔“

امام ابن تیمیہ<sup>ر</sup> عشق رسول ﷺ میں ایسے سرشار تھے کہ گستاخ رسالت کی سرکوبی کے لئے انہوں نے نہ صرف شمشیر و قلم کو اپنی پوری قوت کے ساتھ استعمال کیا بلکہ جسم و جان کی ساری توانائیوں کو انہوں نے اس کے لئے کھپا دیا۔ ”الصارم المسلط علی شاتم الرسول ﷺ“ امام موصوف کی گراں مایہ تصنیف ہے جس کے ہر ہر حرف سے عشق رسول ﷺ کی چنگاری نکل رہی ہے، جو شکوک و ثہمات کے خس و خاشاک کو جلا کر راکھ کر دیتی ہے۔ کتاب کا ترجمہ غلام احمد حریری نے کر کے ترجمہ کا حق ادا کر دیا ہے۔

## گستاخ رسول ﷺ کے قتل کا جواز

شیخ الاسلام ابن تیمیہ

امام ابن تیمیہؓ کی کتاب کے اس باب کا ترجمہ پروفیسر جناب خیاء المصطفیٰ نے یہے  
یہ خوبصورت اور دلنشیں انداز میں کیا ہے۔

الله تعالیٰ نے انسان کی ہدایت اور رہنمائی کے لئے جتنے انبیاء و رسول بھیجے، وہ ہر  
تم کے عیب و نقص سے پاک ہیں اور تمام انبیاء میں حضور ختنی مرتب جناب محمد مصطفیٰ  
احمد مجتبی ﷺ کا مقام و مرتبہ بلند تر ہے۔ آپ ﷺ انبیاء اور کائنات کے ذرے ذرے  
کے رسول ہیں۔ کوئی شخص ان کی رسالت کا اقرار کرنے نہ کرے ان کی رسالت سے باہر  
نہیں۔ آپ ﷺ اللہ تعالیٰ کے محبوب ہیں، مکرم ہیں، معظم ہیں۔ تمام اوصاف حمیدہ اور  
شاکل طیبہ کے جسم و پیکر ہیں۔ آپ ﷺ کی شانِ اقدس میں کسی طرح کی معمولی سے  
معمولی بے ادبی سے انسان صرف دائرہ اسلام سے ہی نہیں خارج ہوتا بلکہ وہ انسانیت کے  
دارے سے بھی باہر ہو جاتا ہے اور خالق کائنات جل و علا کو زمین پر اس کا وجود بھی گوارا  
نہیں۔ اس نے ایسوں پر لخت کی بوچھاڑ کی ہے اور عذابِ ایم ان کا مقدر ہے۔

ذیل میں وہ آیات و احادیث اور واقعات دیئے جا رہے ہیں، جن کو شیخ الاسلام امام  
تقی الدین ابوالعباس احمد بن عبد الجلیم بن عبد السلام المعروف ابن تیمیہؓ نے اپنی کتاب  
”الصارم المسلول علی شاتم الرسول (ﷺ)“ میں ذکر کیا ہے:

سورۃ توبہ آیت 63، سورۃ الاحزاب آیت نمبر 7۔ ان آیات سے یہ بات عیاں  
ہے کہ رسول خدا ﷺ کو ایذا رہنا اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول ﷺ کی مخالفت ہے۔  
کیونکہ ہذا کا ذکر مجازت کا مقتضی ہے۔ تو امر لازم ہے کہ مخالفت ایذا میں واصل ہے۔  
اگر ایسا نہ ہوتا تو کلام کو اس طرح نہ لایا جائے۔ اس سے پتہ چلتا ہے کہ ایذا اور محروم  
(مخالفت) کفر ہے کیونکہ ایسے ”ب کو داعی رہوا کن عذاب کی خبر دی گئی ہے، ہمارا یہ  
نہیں فرمایا کہ اس کی سزا عذاب ایم ہے۔ اور دونوں میں بہت فرق ہے بلکہ الحادہ دشمنی  
ہے، لفربھی ہے اور لڑائی بھی۔ یہ محروم کرنے سے زیادہ شدید ہے، زیادہ سخت ہے۔ رسول  
الله ﷺ کو اذیت رہنا والا کافر ہے۔ اللہ اور اس کے رسول ﷺ کا دشمن اور ان سے  
جنگ اور لڑائی کرنے والا ہے۔

حدیث شریف میں ہے، ایک آدمی نبی کرم ﷺ کی بارگاہ میں سب و شتم سے کام لیتا تو آپ ﷺ فرماتے: من یکفینی عدوی۔ ”میرے دشمن کو میرے لئے کون کافی ہو گا؟“ (یعنی میرے دشمن کا خاتمہ کون کرے گا؟)

یہاں بھی عیاں، اوپر بھی بیان ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی بارگاہ میں گستاخی کا مرتكب کافر ہے اور اس کا قتل کرنا ضروری ہے۔  
اللہ تعالیٰ فرماتا ہے:

اَنَّ الَّذِينَ يَحْادُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ أَوْ لَعْنَكُمْ فِي الْأَذْلِينَ ۝

(الجادلہ: 20)

”بے شک جو لوگ اللہ اور اس کے رسول ﷺ کی مخالفت کرتے ہیں، وہ سب سے زیادہ ذلیلوں میں ہیں۔“

امام ابن تیمیہ کہتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ کی شان القدس میں زبان دراز اگرچہ مسلمان ہو، کافر ہو، بغیر کسی اختلاف کے قتل کیا جائے گا اور یہی ائمہ اربعہ وغیرہم کا نہ ہب ہے۔

امام احمد بن حبیل ”کہتے ہیں میں نے ابو عبد اللہ کو یہ کہتے ہوئے سنا کہ جس نے رسول اللہ ﷺ کی شان القدس میں زبان درازی کی یا تنقیص کا مرتكب ہوا مسلمان ہو یا کافر، اس کا قتل کرنا ضروری اور واجب ہو گا۔

(مسنف ابن تیمیہ) کہتے ہیں کہ اعتقاد یہ ہے کہ ایسے شخص کو قتل کیا جائے اور اس کی توبہ قول نہ کی جائے۔

عبداللہ اور ابوطالب کی روایت میں ہے۔ حضور ﷺ کے بارے میں زبان درازی کرنے والے کے بارے میں سوال کیا گیا تو کما کہ اسے قتل کیا جائے گا۔ ان سے کہا گیا کہ اس بارے میں احادیث ہیں، تو انہوں نے کہا ہاں، اس بارے میں احادیث وارد ہیں۔ ان میں سے ایک تاییناً کی حدیث ہے جس نے ایک عورت کو قتل کر دیا تھا۔ اس کا کہنا ہے کہ میں نے اس عورت کو جناب رسول اللہ ﷺ کے بارے میں زبان درازی کرتے سناتھ۔

اور حصین سے مروی حدیث میں ہے کہ عبد اللہ ابن عمر ”کہتے ہیں جس نے نبی کرم ﷺ کے بارے میں زبان درازی کی تو اسے قتل کیا جائے گا۔

حضرت عمر بن عبد العزیز فرمایا کرتے تھے، ایسے شخص کو قتل کیا جائے گا، اس نے کہ جو نبی کریم ﷺ کے بارے میں زبان درازی کرتا ہے، وہ مرتد ہے، اسلام سے خارج ہے اور مسلمان حضور ﷺ کی شان میں کبھی بے ادبی نہیں کر سکتا۔ عبد اللہ کہتے ہیں، میں نے اپنے والد سے اس آدمی کے بارے میں پوچھا جو حضور ﷺ کی شان میں بے ادبی کرتا ہے، آیا اس کو توبہ قبول کرنے کے لئے کہا جائے گا؟ فرمایا، اس کا قتل واجب ہے اور توبہ کا مطالبہ نہیں کیا جائے گا۔ کیونکہ.....

حضرت خالد بن ولید<sup>رض</sup> نے ایک ایسے آدمی کو نہ تنقیح کر دیا تھا جس نے حضور ﷺ کی شان میں گستاخی کی تھی اور انہوں نے اس سے توبہ کا مطالبہ نہیں کیا۔ حضرت علیؓ سے مروی ہے کہ ایک یہودی عورت حضور نبی کریم ﷺ کو گالی دیا کرتی تھی۔ ایک آدمی نے اس کا گلا گھونٹ دیا۔ یہاں تک کہ وہ مر گئی۔ حضور ﷺ نے اس کے خون کو رائیگاں فرمایا۔

مصنف کہتے ہیں کہ یہ حدیث شام رسول اللہ ﷺ کے قتل کے جواز پر نص

ہے۔

حدیث ابو بزرگ<sup>رض</sup> کے حوالہ سے امام ابن تیمیہ فرماتے ہیں:

حضرت ابو بکر<sup>رض</sup> نے فرمایا کہ نبی کریم ﷺ کے بعد یہ کسی کے لئے جائز نہیں کہ وہ اپنی توہین پر کسی کو قتل کرے۔

اس سے معلوم ہوا کہ نبی کریم ﷺ کی بارگاہ میں اگر کوئی زبان درازی کرتا ہے تو اسے آپ ﷺ کی خاطر قتل کیا جا سکتا ہے۔ آپ ایسے شخص کے قتل کا حکم کہاں فرماتے ہیں، جس کے قتل کی وجہ لوگوں کو معلوم نہ ہو۔ لوگوں پر آپ ﷺ کی اس بارے میں اطاعت فرض ہے کیونکہ آپ ﷺ وہی حکم فرماتے ہیں جو اللہ تعالیٰ نے حکم فرمایا ہے۔ جس نے رسول پاک ﷺ کی اطاعت کی تو گویا اس نے اللہ تعالیٰ کی اطاعت کی۔ یہ حدیث حضور نبی کریم ﷺ کی دو خصوصیات کو واضح کرتی ہے:

قتل کے سلسلے میں آپ ﷺ کی اطاعت کی جائے۔ (1)

یہ کہ اس آدمی کو قتل کیا جائے جس نے آپ ﷺ کی شان میں زبان درازی کی ہے۔ (2)

حدیث کا دوسرا مفہوم آپ ﷺ کے اس دنیا سے تشریف لے جانے کے بعد بھی

باتی ہے۔ جس نے بھی آپ ﷺ کی شان اقدس میں گستاخی کی، اس کا قتل جائز ہے بلکہ آپ کے اس دنیا میں تشریف لے جانے کے بعد اور زیادہ ضروری ہے کیونکہ آپ ﷺ کی حرمت اکمل ہے اور آپ ﷺ کی عزت کی خاطر کسی قسم کا تاہل ناممکن ہے۔

اس حدیث سے معلوم ہوا کہ جس نے بھی آپ ﷺ کی شان میں گستاخی کی، اس کا قتل جائز ہے۔ اس حدیث کے عموم سے مسلمان اور کافر دونوں کے قتل کا استدلال کیا جائے گا۔

## شاتم رسول ﷺ کیوں سزاۓ موت کا مستحق ہے؟

الصارم المسلط کے اس باب کا فاضلانہ ترجمہ مولانا غلام احمد حریری نے کیا ہے، جس میں امام ابن تیمیہؓ نے درایت سے شاتم رسول ﷺ کی سزاۓ موت پر استدلال کیا ہے۔ یہاں بھی ان کی قیاسانہ اور اجتہادی شان نمایاں ہے۔ آپ فرماتے ہیں:

”شاتم رسول ﷺ کی سزا بصورت قتل معین ہوئی۔ جیسا کہ ائمہ نے اس کی تصریح کی ہے۔“

**پہلی وجہ:**

وہ آیات جو طاعن فی الدین (ایسا شخص جو دین پر طعنہ زنی کرے) کے قتل کے واجب ہونے پر دلالت کرتی ہے۔

**دوسری وجہ:**

اس شخص کا واقعہ جس نے عمد رسالت میں ایک یہودی عورت کو قتل کیا تھا اور اس عورت کے خون کو رسول کریم ﷺ نے حدر (رائیگاں) قرار دیا تھا۔ یہ حدیث برداشت حضرت علیؓ و ابن عباسؓ بیان کی گئی ہے۔ اگر رسول کریم ﷺ کو گلی دینے سے صرف عمد ثوٹا اور اس کا قتل واجب نہ ہوتا تو یہ عورت بنزولہ ایک کافر اور قیدی کے ہوتی۔ نیز یہ اس کافر عورت کی طرح ہوتی جو دارالاسلام میں داخل ہو اور اس نے عمد نہ کیا ہو۔ ظاہر ہے کہ ایسی عورت کا قتل جائز نہیں۔

**عورتوں کے لئے سب و شتم کی سزا:**

صحیحین میں ہے، حضرت عبد اللہ بن عمرؓ سے مردی ہے کہ رسول کریم ﷺ کے بعض غزویات میں ایک عورت کی لاش ملی، تو رسول کریم ﷺ نے عورتوں اور بچوں کے قتل سے منع فرمایا۔ حضرت رباح بن ربعؓ سے مردی ہے کہ وہ رسول کریم ﷺ کے ہمراہ ایک جنگ میں گئے۔ حضرت خالد بن ولیدؓ مقدمہ الحشیش کے افراد تھے۔ حضرت رباح اور اصحاب رسول ﷺ کا گزر ایک عورت کی لاش پر ہوا جس کو مقدمہ الحشیش والوں نے قتل کیا تھا۔ وہ کھڑے ہو کر دیکھنے اور اس پر اظہار حیرت کرنے لگے۔ اندر میں اثناء رسول کریم ﷺ بھی تشریف لے آئے جو اپنی تاقیہ سوار تھے۔ لوگ راستہ چھوڑ کر الگ ہو

گئے۔ رسول کرم ﷺ اس کے پاس کھڑے ہوئے اور فرمایا۔ ”یہ عورت لڑتی تو نہ تھی۔“ پھر ایک صحابی سے کہا۔ ”خالد کے پاس جاؤ اور کہو: بچوں اور خادموں کو قتل نہ کرو۔“ اس کو امام احمد، ابو داؤد اور ابن ماجہ نے روایت کیا ہے۔

ابن کعب بن مالک اپنے چچا سے روایت کرتے ہیں کہ رسول کرم ﷺ نے جب اپنا شکر خیر میں ابن ابی الحقیق کے پاس بھیجا تو عورتوں اور بچوں کو قتل کرنے سے منع فرمایا۔ اس کو امام احمد نے روایت کیا ہے۔ اس مسئلہ میں احادیث مشہورہ منقول ہیں۔

اور یہ ان مسائل میں سے جس کو امت دین سلف سے نقل کرتی چلی آئی ہے۔

اس لئے کہ جنگ کا مقصد اعلاء کلمۃ اللہ ہے اور یہ کہ پورا دین اللہ کے لئے ہو جائے اور کوئی فتنہ باقی نہ رہے یعنی کوئی شخص دوسرے کو اللہ کے دین سے برگشنا نہ کر سکے۔ ہم صرف اس شخص سے لڑتے ہیں جو اس میں رکاوٹ ڈالتا ہو اور وہ جنگجو آدمی ہو سکتا ہے۔ مگر جو شخص جنگ نہ کرتا ہو تو اس کو قتل کرنے کی کوئی وجہ نہیں۔ مثلاً عورت، نمایت بوزھا شخص اور راہب (تارک الدنیا) اور اس قسم کے دیگر اشخاص۔ البتہ عورت اگر لڑتی ہو تو بالاتفاق اسے قتل کرنا جائز ہے، کیونکہ اس میں وہ وصف موجود ہے جس کے نہ ہونے کی وجہ سے شارع نے اس کو قتل کرنے سے منع کیا تھا۔ رسول کرم ﷺ نے فرمایا تھا: ”یہ لڑتی تو نہ تھی۔“

مگر سوال یہ ہے کہ آیا عورت کو مرد کی طرح قصداً قتل کیا جا سکتا ہے یا نہیں؟ اسے روکنا اور ہٹانا مقصود ہے جس طرح قصداً حملہ آور کو دور ہٹایا جاتا ہے۔ یہ مسئلہ فقهاء کے یہاں تنازع فیہ ہے۔ جب عورت کے بارے میں ایسا حکم دیا گیا ہے اور دوسری عورت، رسول کرم ﷺ نے ایک ذی عورت کے خون کو اس کے لئے ہدر ٹھرا�ا تھا کہ وہ رسول کرم کو گالیاں دیتی تھی، حالانکہ اگر اس کو قتل کرنا حرام ہوتا تو آپ ﷺ اس کو برا ہتلتا تھے، آپ ﷺ نے بعض غزویات میں مقتول پایا تھا، اگرچہ اس کی دیت یا کفارہ ادا نہیں کیا گیا تھا۔ اس لئے کہ رسول کرم ﷺ ایک برعے فعل کو دیکھ کر خاموش نہیں رہ سکتے تھے کیونکہ آپ ﷺ کا خاموش رہنا اس فعل کے جواز اور اباحت کی دلیل ہے۔ آپ ﷺ کو معلوم تھا کہ دشمن دہنده عورت قیدی اور کافر عورت کی مانند نہیں ہے کیونکہ ان کو قتل کرنا جائز نہیں۔ یہ بھی معلوم ہوا ہے کہ گالی دینا بذات خود اس کو قتل کرنے کا موجب ہوا، جس طرح رہنی کر کے کسی کو قتل کرنے کی صورت میں اس کو

قتل کرنا اجماعاً واجب ہے۔ زنا کرنے کی صورت میں بھی اسے قتل کرنا واجب ہے۔ نیز مرد ہونے کی صورت میں اس کو قتل کرنا جمہور علماء کے نزدیک واجب ہے۔

**ایک سوال:**

اگر مفترض کئے یہ ممکن ہے اس عورت کا نبی کرم ﷺ کو گالی رہنا اس کے جنگ کرنے کے مساوی ہو۔ ایک معاهده عورت اگر جنگ کرے تو اس کا عمد اسی طرح ثبوت ہے، جیسے جنگجو مرد کا عمد لڑنے سے قائم نہیں رہتا۔ اندر میں صورت وہ اس عورت کی مانند ہو گی جو جنگ میں عملی طور پر حصہ لیتی ہو اور اسے قیدی بنا لیا جائے تو حاکم کو اس کے بارے میں چار باتوں کا اختیار ہوتا ہے۔ جس طرح یہ اختیار حاکم کو اس آدمی کے بارے میں ہوتا ہے، جو لڑتا ہے اور اسے قیدی بنا لیا جائے۔

**گالی دینے والی عورت کے قتل کا جواز:**

اس سوال کا جواب کئی طرح سے دیا جاتا ہے:

**پہلا جواب:**

اس عورت سے صرف یہ قصور سرزد ہوا کہ اس نے اپنے مسلم آقا کی موجودگی میں رسول کرم ﷺ کو گایا دیں، جب کہ مشرکین میں سے کوئی بھی جنگ کرنے کے لئے موجود نہ تھا۔ اس عورت نے کسی طرح مسلمانوں کے خلاف لڑائی میں حصہ لیا۔ ظاہر ہے کہ جو شخص نہ اپنے ہاتھ سے جنگ کرے نہ زبان سے اس میں حصہ لے، اس کو مقابل نہیں کہا جا سکتا۔ ہمیں اس سے الکار نہیں کہ جس کو قتل کرنا جائز نہیں مثلاً راہب، اندھا، شیخ فانی، اپاچ وغیرہ اس تم کے لوگ جو لڑائی کے بارے میں رائے دے سکتے ہوں اور زبان سے مسلمانوں کے خلاف مددے سکتے ہوں تو ان کو مقابل تصور کیا جائے گا۔ مگر مسلمانوں کی ایک جماعت کے نزدیک ایک عورت کا صرف رسول کرم ﷺ کو گالی رہنا اس ذیل میں نہیں آتا بلکہ یہ اللہ اور اس کے رسول ﷺ کی ایذا رسالی ہے جو بعض وجوہ سے بھی بلیغ تر ہے۔ اگرچہ قتل کی سزاوار نہیں تو کافرہ عورت کو مقابلہ ہونے کی وجہ سے کیا جاتا، حالانکہ اس نے جنگ نہیں کی اور یہ ناروا ہے۔ اس سے معلوم ہوا کہ گالی رہنا اگرچہ قتل نہیں، تاہم قتل کا موجب ضرور ہے۔ جب کوئی شخص کفار کو

مسلمانوں کے خلاف بھڑکا کر ان سے لڑائی کرنے پر آمادہ کر رہا ہو تو یہ بھی ایک طرح کا  
قتل ہے، اگرچہ اس کو قتل معروف شمار نہیں کیا جاتا۔

**دوسرा جواب:**

ہم اس بات کو تسلیم کرتے ہیں کہ رسول کریم ﷺ کو گالی دینا بعض وجوہ کے پیش  
نظر مسلمانوں کے خلاف جنگ پیمائی کے متراوف ہے، جیسا کہ حضرت ابو بکرؓ نے لکھا تھا  
کہ انبیاءؐ کی حد شرعی عام حدود کی طرح نہیں ہے۔ اگر کوئی مسلم انبیاء کرام کو گالی دے  
تو وہ مرتد ہے اور اگر معاملہ گالی نکالے تو وہ محارب اور عمد ٹھکنی کرنے والی ہے، بلکہ یہ  
حرب و ضرب کی شدید ترین قسم ہے۔

**تیسرا جواب:**

گالی دینے کے فساد کا ازالہ اسی صورت میں ممکن ہے کہ اسے قتل کیا جائے۔ اس  
لئے کہ اگر اسے زندہ رہنے دیا گیا تو وہ اور اس جیسی دیگر عورتیں گالی دینے میں دلچسپی  
لینے لگیں گی، جو عظیم ترین فساد فی الارض اور رہنمی کرنے والے کے برابر ہے۔ برخلاف  
جنگجو عورت کے، جسے قید کر لیا جائے کہ اس کی جنگ آزمائی کا فساد اس کو قید کرنے سے  
زاکل ہو گیا۔ غلامی کی حالت میں لڑنا اس کے لئے ممکن نہیں، البتہ وہ سب و شتم کا اظہار  
کر سکتی ہے۔ بدیں وجہ اس کا گالی دینا ایسے جرائم میں سے ہے جو سزا کے موجب ہیں اور  
اس کی خرابی اسی صورت میں دور ہو سکتی ہے کہ اس کو شرعی سزا دی جائے۔ اس سے یہ  
بھی معلوم ہوا کہ جو ذمی عورت رسول کریم ﷺ کو گالیاں دیتی ہے، اس حلی عورت کی  
مانند نہیں جو قید کئے جانے کی صورت میں لڑتی ہو، بلکہ یہ اس ذمی عورت کی طرح ہے جو  
رہنمی اور بد کاری کا ارتکاب کرتی ہو۔

**چوتھا جواب:**

اس حدیث میں ایک حکم کا ذکر کیا گیا ہے اور وہ قتل ہے جس کا سبب گالی دینا ہے۔  
الذذا حکم کی نسبت سبب کی طرف واجب ہے اور اصل چیز حکم کو ایجاد کرنا ہے۔ جو شخص  
یہ گمان کرتا ہے کہ سبب کوئی اور حکم ہے، وہ دلیل کا محتاج ہے اور اس کو قیدی عورت پر  
قیاس کرنا درست نہیں، جیسا کہ آگے آرہا ہے۔

## پانچواں جواب:

اگر وہ قیدی عورت کی مانند ہوتی تو اس کا اختیار حاکم وقت کو دیا جاتا اور معیت کے کسی فرد کو امور چهار گانہ میں سے کسی ایک کو منتخب کرنے کا اختیار نہ ہوتا اور جو بھی اس عورت کو قتل کرتا تو اس کی قیمت ضمان کے طور پر مسلمانوں کو ادا کرنا پڑتا اور یہ اس صورت میں ہے جب کہ اس عورت کی حیثیت "فے" (وہ مال جو ازے بغیر کفار سے حاصل ہو) کی ہو اور اگر اس کی حیثیت مال نخیمت کی ہو تو اس کی قیمت مجاہدین کو ادا کی جائے گی۔ اس سے مستفاد ہوا کہ اس کو قتل کرنا ایک طے شدہ بات ہے۔ (5)

## وجوب قتل کے دلائل شرعیہ:

(الف) رسول کریم ﷺ نے لوگوں کو کعب بن اشرف کو قتل کرنے کی اس لئے دعوت دی کہ وہ اللہ اور اس کے رسول ﷺ کو ستایا کرتا تھا۔ اسی طرح جو شخص بھی آپ ﷺ کو گالی دتا یا آپ ﷺ کی ہجو کتا آپ ﷺ اس کو قتل کرنے کا حکم دیا کرتے تھے، مساوا اس شخص کے جس پر قابو پانے کے بعد آپ ﷺ اسے معاف کر دیں اور رسول کریم ﷺ جس بات کا حکم دیں اس کی محیل واجب ہوتی ہے۔ پس اس سے معلوم ہوا کہ دشام وہنہ کو قتل کرنا واجب ہے۔ اگرچہ دیگر مجاہدین کا قتل واجب نہیں ہے۔ آپ ﷺ کی سیرت و حیات سے بھی اسی طرح معلوم ہوتا ہے۔ ایسا کبھی نہیں ہوا کہ آپ ﷺ نے کسی گالی دینے والے کو قابو پا کر معاف کر دیا، مساوا اس کے جو توبہ کر لے یا منافقین میں سے ہو۔ امر بالجہاد اور اقامت حدود کی تعییل کے لئے یہ بات مناسب بھی ہے، اسی لئے یہ واجب ہے۔ اس کی مسویدہ یہ بات ہے کہ اس کو قتل نہ کرنے سے اللہ و رسول ﷺ کی نصرت کا ترک لازم آتا ہے جو کہ جائز نہیں۔

(ب) اقوال صحابہ جو کہ تعین قتل کے سلسلہ میں نص کی حیثیت رکھتے ہیں مثلاً جناب قادر ق اعظم کا یہ قول کہ:

”جس نے اللہ کو یا اس کے کسی نبی کو گالی دی اسے قتل کر دو۔“

چنانچہ حضرت عمرؓ نے بطور خاص اس کو قتل کرنے کا حکم دیا۔ حضرت ابن عباسؓ

فرماتے ہیں:

”جو معاهدہ عناد رکھتا ہو اور اللہ یا اس کے کسی نبی کو گالیاں دے یا علائیہ ایسا کرے تو اس نے عمد توڑ دیا اسے قتل کر دو۔“  
تو گویا حضرت ابن عباسؓ نے گالی دینے کی صورت میں معاهدہ کو قتل کرنے کا حکم دیا۔

حضرت ابو بکر صدیقؓ نے المهاجر کو اس عورت کے بارے میں لکھا تھا جس نے رسول کریم ﷺ کو گالیاں دی تھیں۔ فرماتے ہیں:

”اگر وہ بات نہ ہوتی جو پسلے تم اس عورت کے بارے میں کرچکے ہو تو میں تجھے اس کے قتل کا حکم دیتا، اس لئے کہ انبیاء کی وجہ سے جو حد لگائی جاتی ہے وہ عام حدود کی طرح نہیں ہوتی۔ اگر کوئی مسلم ایسا کرے تو وہ مرتد ہو گا اور اگر معاهدہ اس کا مرتكب ہو تو وہ محارب اور عمد شکن ہے۔“

حضرت ابو بکر صدیقؓ نے فرمایا ”اس عورت کو قتل کرنا بطور خاص واجب تھا بشرطیکہ یہ موقع چلانہ گیا ہوتا۔“ اس میں حاکم وقت کو کوئی اختیار نہیں دیا گیا۔ خصوصاً جب کہ دشام دہنہ عورت ہو۔ یہ واقعہ تنا اس کی دلیل بن سکتا ہے، جیسا کہ قبل ازیں بیان کیا گیا۔ اسی طرح حضرت ابن عمرؓ نے اس راہب کے بارے میں کہا تھا کہ جو رسول کریم ﷺ کو گالیاں دیا کرتا تھا۔

”اگر میں اس کی بات سن لیتا تو اسے قتل کر دیتا۔“

اور اگر وہ راہب اس قیدی کی طرح نہ ہوتا جس کے بارے میں حاکم کو اختیار ہے تو ابن عمرؓ کے لئے اس کو قتل کرنا جائز نہ ہو گا اور یہ دلیل واضح ہے۔

(ج) جو شخص رسول کریم ﷺ کو گالیاں دے کر عمد مکنی کرتا ہے، تو اس کا حال اصل حریق کافر سے شدید تر ہے اور وہ شخص دین کو ہدف طعن بنانا کر اور اللہ اور اس کے رسول ﷺ کو ایذا دے کر ہمارے عمد سے نکل جائے، اسے عبرت خیز سزا دیا واجب ہے۔ اس کی دلیل یہ آیت کریمہ ہے:

ان شر الدواب عند اللہ الذین کفرو افہم لا یومنون۔

(الانفال: 55)

(اللہ کے نزدیک جو لوگ کافر ہو گئے چوپا یوں کی مانند ہیں، وہ ایمان نہیں لائیں گے۔)

اس قسم کی آیات میں اللہ نے اپنے رسول ﷺ کو حکم دیا ہے کہ اگر تم جنگ میں ان لوگوں کو پاؤ تو (اتنی عبرتیک سزا دیجئے) کہ ان کے پھرے بھی بھاگ جائیں ممکن ہے کہ وہ نصیحت حاصل کریں۔ یعنی ایسا سلوک کیا جائے کہ دوسرے لوگوں کا شیرازہ ہی اس کو معلوم کر کے بکھر جائے۔

قرآن میں فرمایا:

”تم اس قوم سے کیوں نہیں لڑتے جنہوں نے اپنی قسموں کو توز دیا اور رسول ﷺ کو نکال دینے کا ارادہ کیا اور انہوں نے ہی پہلی مرتبہ اس کا آغاز کیا تھا۔“ (سورۃ توبہ: 13)

اللہ تعالیٰ نے ان لوگوں سے لڑنے کا حکم دیا جو اپنی قسموں کو توز نے اور رسول کریم ﷺ کو یہاں سے نکال دینے کا ارادہ کرتے ہیں اور انہوں نے ہی تقضیت محمد کا ارادہ کیا اور ظاہر ہے کہ جو شخص رسول کریم ﷺ کو گالیاں دیتا ہے، وہ رسول ﷺ کو نکالنے کا ارادہ کرنے اور پہلی مرتبہ اس کا آغاز کرنے سے بھی عظیم تر جرم ہے۔ قرآن میں مزید فرمایا:

”ان سے لڑائی کیجئے، اللہ ان کو تمہارے ہاتھ سے سزا دے گا۔“  
انہیں رسوا کرے گا اور تمہیں ان پر غلبہ عطا کرے گا اور اہل ایمان کے سینوں کو شفا دے گا اور تمہارے دلوں کے غصے کو دور کرے گے۔ (التوبہ: 14-15)

اور یہی حل ہے ان کفار کو عبرتیک سزا دینے کا جو گالی دینے کا ارادہ رکھتے ہیں۔ یہ مقصد اسی صورت میں پوری طرح حاصل ہوتا ہے، جو شخص ایک طاقتور گروہ کے اندر رہ کر عمد شکنی کرے اور ہم ان میں سے کسی ایک کو گرفتار کر لیں تو وہ اس کے معارض نہیں کیونکہ ان کے خلاف لڑنے اور ان پر غلبہ پانے سے یہ مقصد حاصل ہو جائے گا۔

اس کا خلاصہ یہ ہے کہ تاقضیہ عمد کے خلاف قتل و قتل اذبیح ناگریز ہے، اس لئے کہ مقصد اسی طرح حاصل ہوتا ہے۔ اس طریقہ میں اگرچہ ہر تاقضیہ عمد شامل ہے جو ایذا دے کر اپنا عمد توز دتا ہے، مگر یہاں اس کا ذکر خصوصی دلالت کی وجہ سے کیا جاتا ہے،

اس لئے کہ یہ دلالت عام بھی ہے اور خاص بھی۔

جب ذمی یا معلہ نہی کرم ملکہ کو گالی دے گا تو اس سے دو امر ظاہر ہوں گے:

(1) ہمارے اور اس کے درمیان جو عمد ہے وہ ثوث جائے گا۔

(2) وہ رسول کرم ملکہ کی بے حرمتی کی جسارت کر کے اللہ، اس کے رسول ملکہ اور مونوں کو ایذا دھتا اور دین کو ہدف طعن بناتا ہے اور یہ بات اس کے کافر ہونے اور محض عمد توڑنے سے بڑھ کر ہے۔

اس کی نظریہ ہے کہ وہ مسلم عورت کے ساتھ زنا کر کے، رہنی اور قتل کر کے، مسلمانوں کا مال لے کر اور ان کو قتل کر کے عمد ٹکنی کا مر جکب ہو۔ اندر میں صورت اس کا فعل عمد ٹکنی کے علاوہ ایک اور جرم پر بھی مستحسن ہے۔ اس لئے کہ زنا، رہنی اور قتل بذات خود ایک جرم ہے، مگر لتفض عمد ایک جداگانہ جرم بھی ہے۔ اسی طرح رسول کرم ملکہ کی دشام طرازی بذات خود، لتفض عمد سے ایک الگ جرم ہے۔ اس کی ایک جداگانہ سزا ہے جو دنیا و آخرت میں دی جاتی ہے۔ یہ سزا رسول کرم ملکہ کی نبوت کی مخذب کی سزا سے ایک الگ سزا ہے۔ اس کی دلیل مندرجہ ذیل آیات ہیں:

”بے شک وہ لوگ جو اللہ اور اس کے رسول ملکہ کو ایذا دیتے ہیں، اللہ نے ان پر دنیا اور آخرت میں لعنت کی ہے اور ان کے لئے رسوا کن عذاب تیار ہے۔“ (الاحزاب: 57)

اس آیت میں دنیا اور آخرت کی لعنت اور رسوا کن عذاب کو اللہ اور اس کے رسول ملکہ کی ایذا کے ساتھ وابستہ کیا گیا ہے۔ لہذا معلوم ہوا کہ ایذا رسانی ہی اس کی موجب ہے۔

قرآن میں مزید فرمایا:

”اگر محمد باندھنے کے بعد اس کو توپہ والیں اور دین پر طعنہ زن ہوں تو بڑے بڑے کافروں کو قتل کر دو، ان کی قسموں کا کچھ اعتبار نہیں ہو سکتا کہ وہ باز آئیں۔“ (التوبہ: 12)

مندرجہ صدر آیات کی توضیح پہچپے گزر چکی ہے۔

اس سے یہ بات کھل کر سامنے آئی ہے کہ رسول کرم ملکہ جب کہ میں داخل

ہوئے تو ان لوگوں کو امان دی جو قبل ازیں آپ ملٹیکلہم سے بر سر پیکار رہا کرتے تھے اور جنہوں نے آپ ملٹیکلہم کے ساتھ کئے ہوئے عمد کو توڑ کر خیانت کا ارتکاب کیا تھا، ماسوا چند لوگوں کے جن کو آپ ملٹیکلہم نے امان نہیں دی تھی۔ ان میں سے دو لوگوں تھیں جو آپ ملٹیکلہم کی بھوج پر مشتمل گیت کیا کرتی تھیں۔ ایک عورت سارہ تھی جو نبی عبدالمطلب کی آزاد کردہ لوگوںی تھی اور مکہ میں آپ ملٹیکلہم کو ایذہ ادیا کرتی تھی۔ اندر میں اثناء آپ ملٹیکلہم نے ہجو گوئی کرنے والی عورتوں کو قتل کرنے کا حکم دیا، حالانکہ عورت کو قتل کرنا اس وقت جائز ہے جب وہ معروف حرب و پیکار رہی ہو۔

رسول کرم ملکہ نے سب اہل کہ کو امان دی۔ حتیٰ کہ ان میں وہ لوگ بھی شامل تھے جنہوں نے جنگ لڑی اور عمدہ شہنی کا ارتکاب کیا۔ ایسا کرنے والے مرد بھی تھے اور عورتیں بھی۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ ہجو گوئی ایک ایسا جرم ہے جو تنہ حرب و قتل سے بھی بڑھ کر ہے۔ اس لئے کہ دو متاثر امور میں تفرق رسول کرم ملکہ کا شیوه نہیں ہو سکتا، جیسا کہ رسول کرم ملکہ نے این خطل کو قتل کرنے کا حکم اس لئے دیا تھا کہ اس نے ایک مسلم کو قتل کیا تھا۔ علاوہ بریں وہ مرد تھا اور آپ ملکہ کی ہجو گوئی کیا کر رہا تھا اور قتل، ارتاد اور ہجو گوئی میں سے ہر جرم ایسا ہے کہ وہ کفر اور جنگ لڑنے سے بھی بدتر جرم ہے۔ اس کی مزید توضیح اس سے ہوتی ہے کہ آپ ملکہ نے ان آدمیوں کے قتل کا حکم دیا تھا جو فتح کہ کے بعد بھی آپ ملکہ کو ستایا کرتے تھے مثلاً این الزبری، کعب بن زہیر، حوریث بن نعید، این خطل و دیگر اشخاص۔ حالانکہ آپ ملکہ نے سب شرداروں کو امان دے دی تھی۔

رسول اکرم ﷺ نے ابوسفیان بن حارث کے خون کو حدود قرار دیا تھا اور ابوسفیان اور عبد اللہ بن امیہ کو شرف باریابی حاصل کرنے سے اس لئے منع کیا تھا کہ وہ آپ ﷺ کی توهین کیا کرتے تھے۔ اسی طرح آپ ﷺ نے ان قیدیوں میں سے صرف ابن ابی معیط اور الشفر بن الحارث کو قتل کرنے کا حکم دیا تھا۔ دوسرے قیدیوں کے بارے میں یہ حکم نہیں دیا تھا اور جو جو شخص ایسے اشخاص کو قتل کرنے میں اپنی جان دے دے اسے آپ ﷺ اللہ اور اس کے رسول کا حامی و ناصر قرار دیتے تھے۔ اپنے ایذا دینے والے کو آپ ﷺ نے قتل کر دیا۔ فرمایا کرتے تھے:

کون ہے جو مجھے میرے دشمن سے بچائے۔“

آپ ﷺ کے صحابہ "بھی ایسے موزی کو قتل کرنے میں تیزی سے کام لیا کرتے تھے، جاہے وہ ان کا باپ ہو یا کوئی اور (قربانی دار) ہی کیوں نہ ہو۔ وہ اس قسم کے لوگوں پر جب قابو پاتے تو ان کو قتل کرنے کی غصیں مانتے۔

ظاہر ہے کہ ایسے لوگ اگر عام غیر معاهد کفار کی طرح ہوتے تو آپ ﷺ انہیں قتل نہ کرتے اور نہ ان کو قتل کرنے کا حکم دیتے۔ خصوصاً ایسے وقت میں جب کہ آپ نے سب لوگوں کو امان دے دی تھی اور ان جیسے لوگوں سے اپنا ہاتھ روک لیا تھا۔

اس سے معلوم ہوا کہ گالی رہنا کفر سے بڑھ کر جرم ہے۔ قبل ازیں اس پر جو کچھ لکھا گیا ہے اس سے ایک دانا آدمی مطمئن ہو جاتا ہے کہ رسول کریم ﷺ کو گالی رہنا ایک ایسا جرم ہے، جو تمام جرائم کی نسبت زیادہ گھناؤنا اور فتح ہے اور اس کا ارتکاب کرنے والا ایک ایسی سزا کا مستحق ہوتا ہے کہ دیگر جرائم پیشہ لوگ اس کا اتحاق نہیں رکھتے۔ وہ ایسا حربی کافر ہی کیوں نہ ہو، جو مسلمانوں کے ساتھ نبرد آزمائی میں مبالغہ کی حد تک منہک ہو۔ نیز ایسے شخص سے انتقام گیری کی دین میں سخت تاکید کی گئی ہے۔ اس کا خون بہانا افضل الاعمال میں سے ہے اور اس لائق ہے کہ اس میں ممکنہ سرعت و عجلت کر کے رضاۓ خداوندی حاصل کی جائے۔ یہ بلغ ترین جماد ہے، جس کو اللہ نے اپنے بندوں پر لکھ رکھا اور اسے فرض قرار دیا ہے۔

گالی رہنا ایک جدا گانہ جرم ہے، وہ یہ ہے کہ اگر ذمی اہل اسلام یا معاهدین میں سے کسی کو گالی دے اور عمد کو توڑ دالے تو گالی دینے کی وجہ سے وہ اس سزا کا مستحق ہو گا، جس کا مستحق وہ محض لقپ عمد کی وجہ سے نہیں ہو گا۔ پس رسول کریم ﷺ کو گالی رہنا عام آدمی کو گالی دینے سے مختلف فعل ہو گا۔

اس کی دلیل یہ ہے کہ دشمن دہنده کی گالی اور ہجوسے رسول کریم ﷺ کو اسی طرح الہم رنج ہوتا ہے جس طرح اس صورت میں ہوتا ہے جب کہ آپ ﷺ کے خون اور مال میں تصرف کیا جائے۔ اللہ تعالیٰ نے غیبت کا ذکر کرتے ہوئے فرمایا:

ایحاب احمد کم ان یا کل لحم انجیہ میتا فکر همتوہ  
”کیا تم میں سے کوئی شخص پسند کرتا ہے کہ اپنے بھائی کا گوشت  
کھائے جب کہ وہ مر چکا ہے۔ پس تم اسے ناپسند کرو  
گے۔“ (ال مجرمات: 12)

اس آہت کرہ میں غیبت کو جو کہ صحیح سخنے میں ایک کلام ہے اس شخص کا  
گوشہ کھانے کے برابر دیا گیا ہے جس کی چغلی کھالی گھنی، جب کہ وہ مراپڑا ہو۔  
جب غیبت کا یہ حل ہے تو پھر بہتان طرازی کی کیا کیفیت ہو گی؟ ظاہر ہے کہ  
رسول کرم ﷺ کو گھلی بہتان طرازی کے سوا اور کیا ہے؟ صحیح بخاری و صحیح مسلم میں  
رسول کرم ﷺ سے مردی ہے کہ آپ ﷺ نے فرمایا:  
”موس پر لخت کرنا اس کو قتل کرنے کی طرح ہے۔“

گھلی دینے سے دوسرے لوگوں کو بھی دکھ پہنچاتا ہے اور جس طرح اس سے تمام  
مومنوں کو الہم درنج پہنچتا ہے۔ اس سے اللہ تعالیٰ کو بھی دکھ پہنچتا ہے۔ کفر و مغاربہ سے  
کسی انسان کو اتنی افسوس نہیں پہنچتی جتنی اس صورت میں پہنچتی ہے جب کہ اس کے  
ساتھ جنگ کرنے کے ساتھ ساتھ اس کی بے عزمی بھی کی جائے۔

اگر معرض کے کہ جو شخص حمد ھٹکنی کر کے رسول کرم ﷺ کی بے عزمی کرے  
وہ اس شخص کی مانند ہے جو حمد ھٹکنی کا مرکب ہو۔ تو اس کا مطلب یہ ہو گا کہ رسول  
کرم ﷺ کی بے عزمی کرنا اور آپ کو ایذا بخیر ایک ایسا جرم ہے، جس کا رسول کرم  
ﷺ کی خصوصیت اور آپ ﷺ کی ایذا رسائل کی خصوصیت کے اعتبار سے کوئی بدله  
موجود ہی نہیں۔ گویا یہ اسی طرح ہے جس طرح کوئی شخص کسی نبی کو قتل کر دے تو اس  
کے قتل کی سزا اتنی شدید ہے کہ وہ کفر و مغاربہ سے بھی شدید تر ہے۔ یہ بالکل کھلی ہوئی  
بات ہے۔ اس لئے کہ انبیاء کا خون اور ان کی نہاد موسیٰ موسیٰ موسیٰ کے خون اور نہاد موسیٰ سے  
اویٰ و افضل ہے۔

## حقوق رسول کریم ﷺ اور دشنا م طرازی

اس کی توضیح یہ ہے کہ متعدد حقوق رسول کریم ﷺ کی دشنا م طرازی کے ساتھ دایستہ ہیں:

(1) ایک تو اللہ کا حق اس سے دایستہ ہے۔ اس لئے کہ گالی دینے والے نے رسول کریم ﷺ کی رسالت کا انکار کیا اور اس کے افضل ترین دوست سے انظمار عداوت کیلئے نیز اس نے رسول کریم ﷺ کے خلاف اعلان جنگ کیا۔

(2) اس نے اللہ کی کتاب اور اس کے دین پر طعن کیا اس لئے کہ دین اسلام اور کتاب اللہ کی صحت کا انحصار رسالت کی صحت پر ہے۔

(3) اس نے اللہ تعالیٰ کی الومیت کو ہدف طعن بنا�ا۔ اس لئے کہ رسول ﷺ کو ہدف طعن بنا اس کو سمجھنے والے پر طعن ہے اور رسول ﷺ کی تحذیب اور اس کی رسالت کا انکار اس کو سمجھنے والے کی تحذیب اور انکار ہے۔ یہ انکار کلام الہی، اس کے اوامر و اخبار اور اس کی صفات سب کے انکار پر مشتمل ہے۔

(4) اس کے ساتھ اس امت اور دیگر امم کے ساتھ تمام مومنین کا حق شامل ہے۔ اس لئے کہ تمام اہل ایمان اس پر ایمان رکھتے ہیں خصوصاً اس کی امت کے مومنین، کیونکہ ان کے دین دنیا اور آخرت کے جملہ امور اس سے دایستہ ہیں۔ بلکہ یوں کہے کہ دنیا اور آخرت میں ان تک جو بھلائی پہنچتی ہے ان ﷺ کی وساطت اور شفاعت کی وجہ سے پہنچتی ہے۔ پس نبی کرم ﷺ کو گالی دننا ان کی اپنی ذات کو گالی دینے، ان کے آباء و اہناء اور جمیع الناس کو گالی دینے سے شدید تر جرم ہے۔ جس طرح نبی ﷺ ان کے نزدیک ان کے نفوس، ان کی اولاد، ان کے آباء اور سب لوگوں کی نسبت محظوظ ہیں۔

(5) نیز اس کے ساتھ رسول کریم ﷺ کا حق آپ ﷺ کی ذات کے اعتبار سے بھی متعلق ہے۔ اس لئے کہ کسی شخص کو جتنا دکھ اپنی بے حرمتی سے ہوتا ہے، کسی کا اس کا مال لینے سے یا مارپیٹ سے اتنا لم و رنج نہیں ہوتا بلکہ اکثر اوقات کسی کے زخمی کرنے سے اتنا دکھ نہیں ہوتا۔ خصوصاً اس شخص کے لئے جس پر اپنے نبی ﷺ کے کمال عز و شرف اور علم و تہذیب کا درجہ رکھتا

ہو اور یہ وجوب اس لئے ہے تاکہ لوگ دنیا و آخرت میں اس سے مستفید ہوں۔ نبی کی بے آبروی بعض اوقات اس کے نزدیک اس کو قتل کرنے سے بھی عظیم تر (جرم) ہوتا ہے کیونکہ کسی نبی ﷺ کو قتل کرنے سے اس کی نبوت و رسالت اور اس کی علوم رتبت میں کچھ فرق نہیں آتا۔ بالکل اسی طرح جس طرح نبی ﷺ کی وفات سے اس کے درجات میں کمی واقع نہیں ہوتی۔ برخلاف بے آبروی کے کہ اس سے بعض لوگوں کے نفوس میں اس کے خلاف نفرت اور بدگمانی کے احساسات کروٹ لیتے ہیں، جس کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ ان کے ایمان میں فساد رونما ہو کر ان کے لئے دنیا و آخرت کے خارے کا موجب ہوتا ہے۔ پھر یہ کیونکہ درست ہے کہ ایک دانش مند آدمی یہ سمجھے کہ یہ جرم اسی نوعیت کا ہے جیسے کوئی ذمی دار الاسلام میں سکونت گزیں ہو اور پھر وہ دارالحرب کو دہن بنالے۔ حالانکہ دارالحرب میں چلنے جانا بطور خاص نہ تو اللہ اور اس کے رسول ﷺ کا حق ہے اور نہ کسی مسلم کا زیادہ سے زیادہ (اس سے جو جرم سرزد ہوا) یہ ہے کہ اوہ شخص ہماری ہناہ میں تھا اور اس نے اس تحفظ کو کھو دیا۔ ظاہر ہے کہ ایسا کر کے اس نے خود اپنی ذات کو نقصان پہنچایا ہے کسی اور کو نہیں۔ اس سے یہ بات کھل کر سامنے آئی کہ گلی دینے سے افتت اللہ، اس کے رسول ﷺ اور اس کے مومن بندوں کو ہوتی ہے وہ کفر و محاربہ سے نہیں ہوتی اور یہ بات محتاج بیان نہیں۔

جب یہ بات ثابت ہو چکی تو ہم کہتے ہیں کہ یہ دشنا م کا جرم ہے، جس کی سزا قتل ہے۔ جیسا کہ رسول کرم ﷺ کا یہ قول پسلے گزر چکا ہے کہ آپ ﷺ نے فرمایا: کعب بن اشرف کا کون ذمہ دار ہے، کہ اس نے اللہ اور اس کے رسول ﷺ کو ایذا دی ہے۔ ” اس سے معلوم ہوا کہ جس نے اللہ اور اس کے رسول ﷺ کو ایذا دی اس کی سزا یہ ہے کہ اسے قتل کیا ج۔۔۔ نیز جیسا کہ پسلے گزر چکا ہے کہ آپ ﷺ نے اس عورت کے حور کے رائیگار قدار دیا تھا، جو گالیاں دینا کرتی تھی، حالانکہ تھقی عمد کی وجہ سے نائی کو قتل نہیں کیا جاتا۔ علاوہ اذیں آپ ﷺ نے گالیاں دیئے والے کو قتل سرجنے کا حکم دیا اور جو شخص اسی طرح کا بے دین تھا

اس سے کچھ تعریض نہ کیا۔ لوگوں کو اس کی دعوت دی اور اس میں عجلت سے کام لینے والوں کی تعریف کی۔ مزید برآں یہ حدیث مرفوع اور اقوال صحابہ پرے گزر چکے ہیں کہ آپ ﷺ نے فرمایا:

جو کسی نبی کو گالی دے اسے قتل کیا جائے اور جو غیرنبی کو سب دشتم کرے اسے کوڑے مارے جائیں۔“

**پہلی وجہ:**

اگر معاملہ یوں ہوتا تو ذمی جب رسول کریم ﷺ کو گالیاں دے کر مرد تو زد چاہیے تھا کہ اسے کوڑے مارے جاتے، اس لئے کہ یہ ایک انسان کا حق ہے پھر کافر حرب کی طرح اسے کفر کی وجہ سے قتل کیا جاتا۔ ظاہر ہے کہ یہ بات سنت اور اجماع صحابہ کے خلاف ہے۔ اس لئے کہ وہ سب اس کو قتل کرنے پر متفق ہیں۔ اس سے معلوم ہوا کہ ہر دو جرائم کی سزا قتل ہے اور قتل میں تعدد ممکن نہیں ہے۔ اس طرح چاہئے تھا کہ مرتد کو رسول کریم ﷺ کے حق کی وجہ سے کوڑے مارے جاتے، پھر ارتاد کی وجہ سے اسے قتل کیا جاتا۔ جس طرح وہ مرتد جو کسی مسلمان کو گالی دے تو اس سے آدمی کا حق وصول کیا جاتا ہے، پھر اسے قتل کر دیا جاتا ہے۔ تم دیکھتے نہیں کہ سرقہ کی وجہ سے چور کا ہاتھ کاٹا جاتا ہے، جو اللہ کا حق ہے اور چرا یا ہوا مال جو اس کے پاس ہوتا ہے بالاتفاق واپس کر دیا جاتا ہے اور اگر تلف ہو گیا ہو تو اکثر فقہاء کے نزدیک اس کا کو انداز کیا جاتا ہے اور انسانوں کے حقوق، حقوق اللہ میں داخل نہیں ہوتے بشرطیکہ سب ایک ہو۔

**دوسری وجہ:**

اگر اس کی سزا قتل نہ ہو بلکہ اس کو مرتد ہونے کی وجہ سے قتل کیا جاتا ہو تو رسول کریم ﷺ کے لئے اسے معاف کرنا جائز نہیں۔ اس لئے کہ مرتد پر حد لگانا بالاتفاق واجب ہے، اسے معاف کرنا جائز نہیں۔ جب ایک جرم میں رسول کریم ﷺ نے اسے معاف کر دیا تو معلوم ہوا کہ کالی رسول کریم ﷺ کا حق ہونے کی وجہ سے قتل کی موجب ہے اور اس میں اللہ کا حق داخل ہے۔ رسول کریم ﷺ کو گالی دینے والا اور آپ ﷺ پر بہتان لگانے والا کسی اور کو گالی دینے والے اور بہتان لگانے والے کی مانند ہو گا۔ آپ ﷺ کو گالی دینے میں دو حق جمع ہو گئے۔ ایک اللہ کا حق یہ سرا آدمی کا حق۔ جس کو گالی

دی نی اور جس پر ستان لگایا گیا، اگر اپنا حق معاف بھی کر دے گا تو گالی دہنده اور قاذف کو اللہ کے حق کی وجہ سے سزا نہیں دی جائے گی کیونکہ وہ بھی معافی میں داخل ہے۔ اسی طرح رسول کریم ﷺ اگر اپنی گالی کو معاف کر دیں تو اللہ کا حق بھی معاف ہو جائے گا اور کفر کی وجہ سے اسے قتل نہیں کیا جائے گا۔ جس طرح کسی اور کو گالی دینے والے کو معصیت کی وجہ سے سزا دی جاتی ہے حالانکہ جو معصیت حقوق العباد سے خالی ہو تعزیز کی موجب ہے۔

اس کی وضاحت اس بات سے ہوتی ہے کہ آپ ﷺ گالی دینے والے کو قتل کرنے کے مجاز تھے، جیسا کہ حضرت ابو بکر صدیقؓ کی روایت میں ہے اور جیسا کہ اس حدیث میں ہے کہ ایک شخص نے آپ ﷺ پر جھوٹ باندھا تھا اور آپ ﷺ نے اس کو قتل کرنے کا حکم دیا ہے جیسا کہ شعبی کی روایت میں خارجی کو قتل کرنے کا ذکر ہے۔

مزید برآں حضرت عبد اللہ ابن مسعودؓ، ابو سعید الحدریؓ، جابرؓ اور دیگر صحابہؓ کی روایات سے بھی اسی طرح ثابت ہوتا ہے۔ اس سے معلوم ہوا کہ رسول کریم ﷺ کو گالی دینا قتل کا موجب ہے، جس طرح دوسروں کو گالی دینا اللہ کی تافرمانی کا موجب ہے۔ بدیں طور کفر اور قتل کی دو قسمیں ہوں گی:

(1) ایک تو وہ جو خالص اللہ کا حق ہے۔

(2) دوسراؤ جس میں حق اللہ اور حق الانسان دونوں شامل ہیں۔

اسی طرح معصیت کی بھی دو قسمیں ہیں:

(1) ایک قسم کی معصیت وہ ہے جو خالص اللہ کا حق ہے۔

(2) دوسری وہ جو اللہ کا حق بھی ہے اور انسان کا بھی۔ کفر و قتل کی یہ نوع اس ضمن میں ان انواع کی مانند ہے کہ ان کا فاعل قتل کا مستحق ہے مگر تنفیذ کے اعتبار سے ان سے مختلف ہے اس لئے کہ ان میں سزا آدمی دعا ہے۔ جس طرح وہ معصیت جو غیرنی کی وجہ سے ہوتی ہے۔ اس امر میں دیگر معاصی سے اس طرح مختلف ہے کہ اس کو روکنا آدمی کے ذمے ہے۔

اس کی مزید توضیح اس سے ہوتی ہے کہ انسان پر جو حق واجب ہوتا ہے کبھی تو وہ محض اللہ کا حق ہوتا ہے اور وہ اس صورت میں جب کہ کفر و معصیت کا ارتکاب اس انداز سے کرے کہ مختلف ہے۔ تو اس صورت میں جو حد واجب

ہوتی ہے اسے کسی صورت معاف نہیں کیا جاسکتا اور گاہے یہ حق محفوظ کسی انسان کا ہوتا ہے جیسے کسی کا قرض دوسرے انسان کے ذمے واجب الادا ہوتا ہے مثلاً کسی خرید کروہ کتاب کی قیمت یا قرض کا بدل اور اس قسم کا قرض مباح جو مباح طریقے سے کسی پر واجب ہوتا ہے۔ اس صورت میں کسی قسم کی کوئی سزا نہیں۔ البتہ اگر قرض ادا کرنے سے مگر ہو تو اس کو سزادی جائے گی۔ اس لئے قرض ادا کرنے سے انکار معصیت پر مبنی ہے۔ بعض اوقات یہ بات حقوق اللہ اور حقوق العباد دونوں پر مشتمل ہوتی ہے۔ مثلاً حد تذف و تقصاص، گالی کی سزادی غیرہ۔ ان امور میں حد و تعزیر دونوں قسم کی سزادی جاتی ہے۔ یہ سزادی نے کا اختیار آدمی کو تفویض کیا گیا ہے۔ اگر چاہے تو تقصاص لے لے اور حد تذف اس پر عائد کرے اور اگر چاہے معاف کر دے۔

پس رسول کریم ﷺ کو گالی دینا اگر قسم ٹالی میں شامل ہے تو اس میں کسی صورت میں بھی کوئی سزا نہیں۔ لہذا یہ طے ہوا کہ یہ تیسرا قسم میں شامل ہے اور یہ بات ثابت ہو چکی ہے کہ اس کی سزا قتل ہے۔ اس سے ثابت ہوا کہ رسول کریم ﷺ کو گالی دینا ایک انسان کا حق ہے جس کی سزا قتل ہے۔ جس طرح کسی اور کو گالی دینا ایک انسان کا حق ہے جس کی سزا کوڑے مارنا ہے اور یہ سزا اسے بطور حد شرعی کے دی جاتی ہے یا بطور تعزیر کے اور یہ بات نہایت صحیح اور واضح ہے۔

اس کا راز یہ ہے کہ جب دو حق جمع ہو جائیں تو اس میں سزا دینا از بس ناگزیر ہے۔ اس لئے کہ اللہ کی نافرمانی دنیا یا آخرت میں سزا کی وجہ ہے، جب معصیت پر سزا کا حق اللہ تعالیٰ نے مستحق انسان کو دیا ہے، اس لئے کہ اللہ تمام شرکاء کی نسبت اشتراک سے بے نیاز ہے۔ لہذا جس نے کوئی کام کیا جس میں بندوں کو سزادی نے کا حق ہے، تو اس کی تمام سزا غیر اللہ کے ہاتھ میں ہو گی اور معصیت خداوندی پر جو سزا اسے دی جائے گی، اس کا مقصد یہ ہو گا کہ یہ شخص سزادی نے پر قادر ہو سکے۔ اس کے مفہوم کی تکمیل یہ ہے کہ یوں کہا جائے کہ رسول کریم ﷺ کی وفات کے بعد اس کی سزا صرف قتل ہے۔ اس لئے کہ جس کی وجہ سے یہ سزادی جاتی تھی وفات کے بعد اس سے معافی کی درخواست نہیں کی جاسکتی۔ مثلاً اگر کوئی شخص کسی فوت شدہ مسلم کو گالی دے تو اس پر تعزیر واجب ہے، اس لئے کہ اس نے معصیت کا ارتکاب کیا اور اگر گالی کسی زندہ کو دی جائے تو معافی طلب کئے بغیر اس کے مرتكب کو سزا نہیں دی جائے گی۔

### تیسرا وجہ:

رسول کریم ﷺ کی شان میں دشنا م طرازی ایک عام مومن کو گالی دینے کی طرح نہیں۔ اس لئے کہ رسول اکرم ﷺ عام حقوق اور فرائض و محramات میں عام مومنین کی طرح نہیں ہیں۔ مثلاً یہ کہ آپ ﷺ کی اطاعت و محبت واجب ہے اور آپ ﷺ کی محبت تمام لوگوں کی محبت سے مقدم ہے۔ نیز یہ کہ اکرام و احترام میں کوئی شخص آپ ﷺ کا سیم و شریک نہیں ہے۔ آپ ﷺ پر صلوٰۃ و سلام بھیجنا واجب ہے اور اس حتم کے ان گنت خصوصیات و ممیزات۔ آپ ﷺ کو گالی و نا اللہ، اس کے رسول ﷺ اور اس کے مومن بندوں کے لئے ایذا کا موجب ہے۔ اس سلسلہ میں جوبات کم از کم کمی جاسکتی ہے وہ یہ کہ آپ ﷺ کو گالی و نا کفر و قتل کا موجب ہے۔ جب کہ دوسروں کو گالی و نا صرف گناہ اور محیثت کا آئینہ دار ہے۔

### چوتھی وجہ:

رسول اکرم ﷺ نے ان میں کسی کو بھی قتل کے سوا دوسرا کوئی سزا نہ دی اور اگر گالی تباہ قتل کی موجب نہ ہوتی، بلکہ اس کی سزا قتل سے کم درجہ کی ہوتی اور رسول کریم ﷺ قتل سے کم درجہ کی سزا معاف کر دیا کرتے تھے اور اس کے مریکب کو امان دیتے تھے تو اس کے فاعل کو قتل نہ کیا جاتا۔ اس لئے کہ جس دن سے آپ ﷺ وابست تھے وہ اس کو قتل کرنے کی اجازت نہیں رہتا۔

### ایک سوال:

اگر معرض کئے کہ پھر دشنا وہنده کو قتل کرنا دو جرائم کے مجموعے کا نتیجہ ہے؟ ہم اس کے جواب میں کہیں گے کہ یہی ہمارا مقصود ہے۔ اس لئے کہ گالی جب کفر کو مستلزم ہے تو اس کے مریکب کو معاهد نہیں بنا سکتے ہیں۔

## رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی دشام طرازی ارتاداد سے بڑا جرم

رسول کریم ﷺ کو گالی دینا، کفر و قتل کی جس میں سے ہونے کے باوصف، تھا ارتاداد سے بھی عظیم تر جرم ہے۔ اس لئے کہ ایک مسلم کا رسول کریم ﷺ کو گالی دینا ارتاداد بھی ہے اور اس سے بڑھ کر جرم بھی۔ جب دین میں داخل ہو کر اس سے نکل جانے کی وجہ سے مرتد کا کفر دو بالا ہو گیا ہے تو اس کا قتل کرنا عین واجب ہے۔ بناء بریں دشام دہنده جس نے اللہ، اس کے رسول ﷺ اور اس کے تمام مومن بندوں کو اذیت دی، اس کے کفر کا شدید تر ہونا اولی ہے اور اس لئے معین طور پر قتل کا مستحق ہے۔ اس لئے کہ کفر کے انواع میں گالی کا فساد ارتاداد سے بھی عظیم تر ہے۔

مرتد عورت کے قتل کرنے کے بارے میں اختلاف پایا جاتا ہے۔ مگر مذہب مختار یہ ہے کہ اسے جنم رسید کیا جائے۔

قبل ازیں ہم گالی دہنده ذی وغیر ذی عورت کو قتل کرنے کے بارے میں رسول کریم ﷺ اور صحابہؓ کے اقوال و ارشادات نقل کرچے ہیں اور جس مرتد آدمی سے ذبہ کا مطالبہ کیا جائے اس کا حکم بھی یہی ہے۔ رسول اکرم ﷺ اور آپ ﷺ کے صحابہ دشام دہنده کو قتل کر دیا کرتے تھے اور اس سے توبہ کا مطالبہ نہ کرتے۔ اس سے معلوم ہوا کہ دشام دہنده کا کفر شدید تر ہے، اس لئے اس کو معین طور پر قتل کرنا اولی ہے۔

کہ ارض کو سب و شتم رسول ﷺ سے پاک کرنا واجب ہے:

روئے زمین کو دشام رسول ﷺ کے انمار سے پاک کرنا بقدر امکان واجب ہے، اس لئے کہ یہ بات غلبہ دین کی تحریک، اعلاء کلمت اللہ اور دین کے اللہ کے لئے خالص ہونے کا لازمی غصر ہے۔ اگر اعلانیہ رسول کریم ﷺ کو گالی دی جائے اور اس کے مرکب سے انتقام نہ لیا جائے تو دین کا غلبہ باقی نہ رہے گا اور اللہ کا کلمہ بلند نہیں ہو گے یہ اسی طرح ضروری ہے کہ جس طرح کہ ارض کو زانیوں، چوروں اور رہزوں سے بقدر امکان پاک کرنا ضروری ہے۔ اگرچہ روئے زمین کو اصل کفر سے پاک کرنا واجب نہیں اور دونوں قسم کے اہل کتاب (یہود و نصاری) کو ذی کی حیثیت سے اپنے مذہب پر قائم رہتے ہوئے یہاں رہنے کی اجازت دینا، جب کہ وہ اللہ اور اس کے رسول ﷺ کے

احکام کی پابندی کرتے ہوں، انہمار دین اور اعلاء کلت اللہ کے منافی نہیں۔ کافر سے مصلحت کرنا اور عاجزی کی صورت میں یا متوقع مصلحت کے پیش نظر اس کو امان رہنا جائز ہے اور جس جرم سے زمین کو پاک کرنا بقدر امکان واجب ہے، اس کے قابل کو شریعت میں مقرر کردہ سزا رہنا جب کہ دوسرا کوئی حاکم اس پر تعین نہ ہو، ضروری ہے۔ پس اس آدمی کو قتل کرنا ہی ایک طے شدہ امر ہے کیونکہ اس جرم کی بازپرس کرنے والا دوسرا کوئی نہیں، اس لئے کہ اللہ، اس کے رسول ﷺ اور تمام مومنین کا حق اس سے وابستہ ہے۔ بایں وجہ دشام دہنہ اور کافر کا فرق اس سے واضح ہوتا ہے کیونکہ یہ ممکن ہے کہ کافر پوشیدہ طور پر اپنے کفر پر قائم رہے، جب کہ وہ اللہ اور اس کے رسول ﷺ کے احکام کا پابند بھی ہو برخلاف اس شخص کے جو علانية گالی دینے کا مرتكب ہوتا ہے۔

### رسول کریم ﷺ کے دشام طراز کا قتل اور حد شرعی:

رسول اکرم ﷺ کے گالی دینے والے کو قتل کرنا اگرچہ ایک کافر کا قتل ہے، تاہم وہ حدود شرعیہ میں سے ہے اور محض کفر و قتل کی وجہ سے قتل کرنا نہیں ہے۔ جیسا کہ سابق الذکر احادیث سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ یہ ایک ایسا جرم ہے جو کفر و قتل سے بھی بڑھ کر ہے۔ نیز یہ کہ رسول کریم ﷺ اور صحابہؓ نے ایسے شخص کو قتل کرنے کا حکم داہی ہے جب کہ کفر و قتل کی یہ سزا نہیں ہے اور حضرت ابو بکر صدیقؓ کا یہ قول اس عورت کے بارے میں پہلے میں گزر چکا ہے، جو رسول کریم ﷺ کو گالیاں دا کرتی تھی۔

حضرت صدیقؓ نے فرمایا:

”انجیاء کی حد دیگر حدود کی طرح نہیں ہے۔“

ظاہر ہے کہ حلی قیدی اور اس قسم کے کفار اور محاربین کے قتل کرنے کو حد نہیں کہا جاتا۔ نیز اس لئے کہ دارالاسلام میں رسول کریم ﷺ کو علانية گالی دنا، عظیم فساد اور بہت سے جرائم سے عظیم تر ہے۔ لہذا اس کے لئے ایک ایسی سزا کا مقرر کرنا جو اس کے ارتکاب سے باز رکھنے والی ہو اذبیح نہیں ہے۔ اس لئے کہ شارع ایسے مفاسد کی کھلی اجازت نہیں دیتا اور اس کو موانع و عوائق سے خالی نہیں رکھتا اور اجماع و سنت کی روشنی میں ثابت ہو چکا ہے کہ اس کی سزا قتل ہے اور یہ کسی معین زندہ آدمی کے ساتھ زیادتی کرنے کی سزا نہیں ہے بلکہ یہ اللہ، اس کے رسول ﷺ اور ہر مومن کا حق ہے جو

اس وقت سامنے موجود نہیں اور جو حد ایسی ہو اس کو بالاتفاق قائم کرنا ضروری ہے۔  
رسول کرم ﷺ کا اکرام و احترام:

رسول کرم ﷺ کی نصرت و اعانت اور اکرام و احترام واجب اور آپ ﷺ کے  
دشام طراز کو قتل کرنا واجب ہے۔ اگر ایسے آدمی کو قتل کیا جائے تو یہ آپ ﷺ کی تائید  
و نصرت اور توقیر نہیں بلکہ یہ آپ ﷺ کی قلیل ترین نصرت ہے۔ اس لئے کہ گالی دینے  
والا ہمارے قبضہ میں ہے اور ہمیں اس پر قدرت حاصل ہے۔ اگر ہم اسے قتل نہ کریں۔  
حالانکہ اس کو قتل کرنا جائز ہے۔ تو یہ حد درجہ کی رسوائی اور تحقیر و تذلیل ہے۔

واضح رہے کہ اس مسئلے کی توضیح کے کچھ اور طریقے بھی ہیں جو ہمارے بیان کردہ  
طریق سے مختلف ہیں۔ ہم نے یہاں طوالت سے اس لئے کام نہیں لیا کہ پسلے مسئلے میں  
ذکر کردہ دلائل غور کرنے والے کے لئے وہ اس کے وجوب قتل پر دلالت کرتے ہیں۔  
اگرچہ پسلے مسئلے میں ہمارا مقصد اس کے قتل کا مطلق جواز تھا جب کہ یہاں اس کے  
وجوب قتل علی الاطلاق کا بیان پیش نظر ہے۔ وہاں ہم نے ان لوگوں کے بارے میں لکھا تھا  
جہاں گالی دینے والے اہل کتاب اور مشرکین کو قتل نہیں کیا گیا تھا۔ ہم نے بیان کیا تھا کہ  
یہ آغاز اسلام میں تھا جب کہ آپ ﷺ کو عفو و درگزر کا حکم دیا گیا تھا۔ اس وقت تک  
آپ ﷺ کو اہل کتاب سے لڑنے کا حکم نہیں دیا گیا تھا بلکہ فرمایا گیا تھا کہ ان سے جزیہ  
قبول کریں اور کفار و منافقین کے خلاف جہاد کریں۔ اس وقت آپ ﷺ گالی دینے  
والے کو معاف کرنے کے مجاز تھے، اس لئے کہ یہ جرم زیادہ تر آپ ﷺ کے حق سے  
متعلق تھا اور آپ ﷺ کی وفات کے بعد اس کو کوئی معاف نہیں کر سکتا۔ والله اعلم

بالصواب

## مسئلہ توبہ

شامِ رسول ﷺ کی توبہ کے مسئلہ پر ارتداد کے حوالہ سے فقیراء میں کچھ اختلاف تھا اور یہ مسئلہ وفاقی شرعی عدالت میں بھی انحصار تھا لیکن امام ابن تیمیہؓ نے آج سے سلت سو سال قبل اس کا مسکت جواب دے دیا تھا جو درج ذیل ہے:

امام حنبلؓ کی روایت کے مطابق امام احمدؓ نے فرمایا:

”جو شخص بھی رسول کریم ﷺ کو گالی دے اور آپ ﷺ کی تحریر کرے، وہ مسلم یا کافر ہو اسے قتل کیا جائے اور اس سے توبہ کا مطالبہ نہ کیا جائے۔ فرماتے ہیں کہ جو شخص عمد توڑے اور اسلام میں نئی بات ایجاد کرے، اسے قتل کیا جانا چاہئے۔ ان سے عمد و بیان اس لئے نہیں کیا گیا تھا کہ ایسے کام کریں۔“

عبداللہ (بن امام احمدؓ) کہتے ہیں کہ میں نے اپنے والد سے اس شخص کے بارے میں دریافت کیا ”جو رسول کریم ﷺ کو گالی دے تو آیا اس سے توبہ کا مطالبہ کیا جائے؟“ انہوں نے فرمایا: ”قتل اس پر واجب ہو چکا ہے لذا توبہ کا مطالبہ نہ کیا جائے۔“

حضرت خالد بن ولیدؓ نے ایک شخص کو قتل کیا جس نے حضور ﷺ کو گالی دی تھی اور اس سے توبہ کا مطالبہ نہ کیا۔ امام احمدؓ نے صراحت کی ہے کہ اگر ایسا شخص مسلم ہو تو وہ مرتد ہو گیا اور اگر ذمی تھا تو اس نے اپنا عمد توڑ دیا۔ انہوں نے اپنے جوابات میں علی الاطلاق فرمایا کہ اسے قتل کیا جائے اور توبہ طلب کرنے کا حکم نہیں دیا۔ دوسری جگہ ان کے یہ الفاظ ہیں کہ شخص مرتد سے تین مرتبہ توبہ کا مطالبہ کیا جائے۔ الایہ کہ اس کی ولادت فطرت پر ہوئی ہو۔ امام احمدؓ سے مروی ہے کہ اسے قتل کیا جائے اور اس سے توبہ کا مطالبہ نہ کیا جائے۔

امام احمدؓ سے مشور روایت یہ منقول ہے کہ تمام مرتدین سے توبہ کا مطالبہ کیا جائے۔ توبہ کا مطالبہ کرنے میں انہوں نے حضرت عمرؓ، حضرت عثمانؓ، حضرت علیؓ، حضرت ابن مسعودؓ، حضرت ابو موسیؓ اور دیگر صحابہؓ کی روایات صحیحہ کی پیروی کی ہے کہ انہوں نے متعدد مقدمات میں مرتد سے توبہ کا مطالبہ کیا۔ حضرت عمرؓ کا اندازہ ہے کہ تین مرتبہ ایسا ہوا۔ امام احمدؓ نے رسول کریم ﷺ کے ارشاد گرائی ”جو شخص اپنادین تبدیل کرے اسے قتل کر دو“ کے پیش نظر توبہ کا مطالبہ نہیں کیا۔

**گستاخ رسول ﷺ کو توبہ کا مطالبہ کئے بغیر قتل کیا جائے**  
 اس امر کی دلیل کہ شامِ رسول ﷺ کو توبہ کا مطالبہ کئے بغیر قتل کیا جائے اگرچہ  
 وہ پکڑے جانے کے بعد توبہ کا اظہار کرے۔ مندرجہ ذیل آیت کریمہ ہے اور جمہور کا  
 مذہب یہی ہے:

بے شک جو لوگ اللہ اور اس کے رسول کو ایذا دیتے ہیں۔ اللہ  
 نے ان پر دنیا اور آخرت میں لعنت کی ہے اور ان کے لئے رسول کا  
 عذاب تیار کر رکھا ہے۔” (الاحزاب: 57)

قبل اذیں بیان کیا جا چکا ہے کہ یہ اس کے قتل کا مقتضی ہے اور اس کا قتل حتیٰ  
 اور قطعی ہے۔ اگرچہ پکڑے جانے کے بعد وہ توبہ بھی کر چکا ہو۔ اس لئے کہ اللہ تعالیٰ  
 نے ان لوگوں کا ذکر کیا جو اللہ اور اس کے رسول ﷺ کو ایذا دیتے ہیں پھر ان لوگوں کا  
 ذکر کیا جو مومن مردوں اور عورتوں کو ایذا دیتے ہیں۔ جب اللہ اور اس کے رسول ﷺ کو ایذا  
 دینے والے کی سزا پکڑے جانے کے بعد توبہ کرنے سے ساقط نہیں ہوتی۔ تو اہل  
 ایمان کو ایذا دینے والے کی سزا بالاولی معاف نہیں ہو گی اس لئے کہ فریقین کی سزا ایذا  
 رسالی پر مبنی ہے نہ کہ اس کفر پر جس پر وہ قائم ہے۔

**مزید برآں فرمان ریاضی ہے:**

اگر منافقین کو وہ لوگ جن کے دلوں میں خربی ہے کو وہ جو مذہب میں یہاں انگیز افواہیں پھیلانے والے ہیں اپنی حرکتوں سے بذات آئے تو تم  
 ان کے خلاف کاروائی کرنے کیلئے تمہیں احکما کریں گے پھر وہاں شہر میں شکل ہی سے تہذیب ساتھ رہ سکیں گے۔ (الاحزاب: 60)  
 اس آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ جو شخص بازنہ آئے اسے پکڑ کر قتل گردیا  
 جائے۔ لہذا معلوم ہوا کہ وہ باز آنا خون کا محافظ ہے جو پکڑے جانے سے پہلے ہو۔ مزید  
 برآں اس سے یہ بھی معلوم ہوا کہ اس کو قتل کرنا لعنت کی تغیر ہے۔ پس یہ ثابت ہوا  
 کہ ملعون کو جب بھی پکڑا جائے اسے قتل کیا جائے۔ بشرطیکہ وہ پکڑے جانے سے قبل باز  
 نہ آیا ہو اور سبی شخص ملعون ہے، اس لئے وہ اس آیت کے حکم میں داخل ہے۔ اس کا  
 مودود ابن عباسؓ کا سابق الذکر قول ہے جو مندرجہ ذیل آیت کی تغیر میں ان سے منقول  
 ہے:

ان الذين يرمون المحسنات الغافلات المغومنات

marfat.com

Marfat.com

لعنوا في الدنيا والآخرة ولهم عذاب عظيم ۝ (النور: 23)

”بے شک جو لوگ پاک دامن غافل مومن عورتوں پر بہتان  
لگاتے ہیں ان پر دنیا و آخرت میں لعنت کی گئی اور ان کے لئے بڑا  
عذاب ہے۔“

ابن عباس ”فرماتے ہیں کہ یہ آیت حضرت عائشہؓ اور امهات المؤمنین کے بارے  
میں بطور خاص نازل ہوئی۔ اس میں توبہ کا ذکر نہیں کیا گیا۔  
پھر ابن عباس ”نے یہ آیت پڑھی:

وَالَّذِينَ يَرْمُونَ الْمُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَمْ يَأْتُوْ بِأَرْبَعَةٍ شَهِدَآءٍ.....  
الَّذِينَ تَابُوا مِنْ بَعْدِ ذَالِكَ ۝ (النور: 5,4)

”اور جو لوگ پاک دامن عورتوں پر تمثیل لگاتے ہیں اور پھر چار گواہ  
نہیں لاتے.... تو جو لوگ اس کے بعد توبہ کر لیں۔“

ان لوگوں کی توبہ کا ذکر کیا مگر سابق الذکر لوگوں کی توبہ کا ذکر نہیں کیا۔ راوی کا  
بیان ہے کہ ایک آدمی نے انہیں کرایہ کرایہ ابن عباسؓ کی حسن تفسیر کی وجہ سے ان کا سرچوم لینے  
کا ارادہ کیا۔ ابن عباسؓ نے بیان کیا کہ جس شخص پر اسکی لعنت کی جا چکی ہو اس کے لئے  
کوئی توبہ نہیں اور دوسری لعنت تو اس سے بھی بیخ غریب ہے اس کی تائید اس بات سے  
ہوتی ہے کہ امهات المؤمنین پر بہتان لگانے والا اس لعنت کا مستحق اس لئے ہوا کہ بہتان  
ان کی ازواج مطہرات پر لگایا گیا ہے۔ تو اس سے ثابت ہوا کہ آپؐ کو ایذا دینے والے کے  
لئے کوئی توبہ نہیں۔ قرآن کریم میں فرمایا گیا ہے:

إِنَّمَا جَزَاءَ الَّذِينَ يَحْرَبُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيَسْعُونَ فِي  
الْأَرْضِ فَسَادًا... ۝ (المائدہ: 33)

”بدلے ان لوگوں کا جو اللہ اور اس کے رسول ﷺ سے لٹکنے ہیں  
اور زمین پر فساد مچانے کی کوشش کرتے ہیں۔“

اور یہ دشمن دہننہ اللہ اور اس کے رسول ﷺ سے جنگ لانے والا اور دوتوں کی  
مخالفت کرنے والا ہے اور بلاشبہ اللہ اور اس کے رسول ﷺ کی مخالفت کرنے والا ہے۔  
نیز اس لئے کہ محارب، صلح جوئی کرنے والے کی ضرر ہے مسلم وہ شخص کسی کو تکلیف  
دے وہ اس سے سلامت نہیں رہتا، اس لئے وہ مسلم نہیں بلکہ محارب ہے اور قبل

ازیں ہم نے متعدد طرق سے روایت کیا ہے کہ رسول کریم ﷺ نے اس کا اپنا دشمن قرار دیا ہے اور جو شخص آپ ﷺ سے عداوت رکھتا ہو وہ گویا آپ کے خلاف جنگ کرتا ہے۔ ایسا شخص روئے زمین پر سب سے بڑا مفسد ہے۔ اللہ تعالیٰ منافقین کے بارے میں فرماتے ہیں:

”اور جب ان سے کہا جاتا ہے کہ اللہ کی زمین پر فساد برپا نہ کرو تو وہ کہتے ہیں کہ ہم تو صرف اصلاح کرنے والے ہیں۔ خبردار وہی ہیں فساد برپا کرنے والے مگر وہ سمجھتے نہیں۔ (البقرہ: 11-12)

قرآن کریم میں جہاں کہیں بھی فساد کا ذکر آیا ہے مثلاً:

لَا تفسدو افی الارض... ۝ (الاحقاف: 56) (1)

سعی فی الارض لیفسد فیها... ۝ (البقرة: 205) (2)

اور دیگر آیات ان تمام مقامات میں گالی فساد میں شامل ہے۔ اس لئے کہ گالی روئے زمین پر اصل فساد کی موجب ہے کیونکہ گالی کی وجہ سے نبوت میں فساد پیدا ہوتا ہے اور نبوت دنیا اور آخرت میں دین کی صلاح و فلاح کا ستون ہے چونکہ گالی دینے والا، اللہ اور اس کے رسول ﷺ کے ساتھ جنگ کرنے والا اور (خدا کی زمین میں) فساد کی کوشش کرنے والا ہے لہذا واجب ہے کہ آیت میں مذکور سزاوں میں سے ایک سزا سے دی جائے۔ الایہ کہ قابو پانے سے پلے توبہ کر لے۔ قبل ازیں ہم ایسے دلائل پیش کر کچے ہیں کہ اس کی سزا بصورت قتل ایک مسلسلہ بات ہے جس طرح رہنمی کے دوران قتل کرنے والے کی سزا قتل ہے۔ پس واجب ہے کہ یہ سزا سے دی جائے۔ بجز اس صورت کے جب کہ وہ قابو آنے سے قبل تائب ہو جائے۔ وہ دشمن وہندہ جس کے خلاف شادوت قائم ہو جائے، پھر اس کے بعد توبہ کر لے تو اس نے قابو میں آنے کے بعد توبہ کی اس لئے سزا سے ساقط نہیں ہو گی۔

یہی وجہ یہ کہ حلبی کافر جب پکڑے جانے کے بعد اسلام لائے تو مطلقاً اس سے توبہ ساقط نہیں ہو گی۔ جس طرح رسول اکرم ﷺ نے عقیلی سے کہا تھا:  
اگر تو یہی بات اس وقت کہتا جب تو با اختیار تھا تو پوری طرح فلاح پا جائے۔“

خلاف ازیں اسے غلام بنانے کی سزا دی جائے گی یا یہ کہ اسے غلام بنانا بھی جائز

ہے اور کوئی دوسری سزا بھی دی جاسکتی ہے۔ مگر یہ مرتد محارب ہے لہذا اسے اسی طرح  
ظلام نہیں بنا�ا جاسکتا جس طرح عربینہ والوں کو بنا�ا گیا۔ اس لئے کہ محاربہ بالسان اور محاربہ  
بالید دونوں یکساں ہیں۔ لہذا اس کی سزا بصورت قتل ایک مسئلہ امر ہے۔

مزید برآں یہاں متعدد طرق سے مروی احادیث اس امر پر دلالت کرتی ہیں کہ  
دشام دہنده کو توبہ کا مطالبہ کئے بغیر قتل کیا جائے جو شخص رسول کرم ﷺ پر جھوٹ  
ہاندھے آپ نے حکم دیا ہے کہ اس سے توبہ کا مطالبہ کئے بغیر اسے قتل کیا جائے۔ ہم ذکر  
کر رکھے ہیں کہ یہ حدیث اس امر کی مقتضی ہے کہ دشام دہنده کو قتل کیا جائے خواہ ہم  
حدیث سے ظاہری مفہوم مراد یہی یا اس کو اس شخص پر محبوں کریں جو رسول کرم ﷺ پر  
پر ایسا جھوٹ ہاندھے جس سے آپ کی زندگی داغدار ہوتی ہو۔ شعبی کی روایت میں بھی  
اسی طرح ہے کہ آپ نے اس شخص کو توبہ کا مطالبہ کئے بغیر قتل کرنے کا حکم دیا تھا جس  
نے العزیزی نامی بت کامل تقسیم کرنے کے بارے میں آپ کو مورد طعن بنا�ا تھا۔

حضرت ابو بکرؓ کی روایت میں مذکور ہے کہ جب ابو بزرگ نے آپؓ سے اس شخص  
کو توبہ کا مطالبہ کئے بغیر قتل کرنے کی اجازت مانگی تھی جس نے رسول کرم ﷺ کو مغلی  
دی تھی تو حضرت ابو بکرؓ نے فرمایا کہ:

”رسول کرم ﷺ کے بعد کسی کو اس کی اجازت نہیں۔“

اس سے معلوم ہوا کہ آپ ﷺ اپنے دشام دہنده کو توبہ کا مطالبہ کئے بغیر قتل کر  
سکتے تھے۔ اسی طرح حضرت عمرؓ نے اس شخص کو توبہ کا مطالبہ کئے بغیر قتل کر دیا تھا جو  
رسول کرم ﷺ کے فیصلے پر راضی نہ تھا۔ پھر اس کی تائید میں قرآن کریم نازل ہوا۔  
حالانکہ یہ رسول کرم ﷺ کی اولیٰ تحریم کی تحریر تھی، پھر اس سے پڑھ کر تحریر کی سزا اور کیا  
ہو گی؟

مزید برآں جب عبد اللہ بن سعد بن ابی سرح نے اسلام لانے کے بعد طعن کیا، اور  
ایسا بہتان بانداھا جس سے آپ ﷺ کی زندگی داغدار ہوتی ہے، اور آپ ﷺ نے اس  
کے خون کو حدر قرار دیا اور اس کو بیعت کرنے سے انکار کر دیا۔ ہم نے قتل ازیں اس  
سے استدلال کیا ہے کہ دشام دہنده اسلام لانے تو بھی اسے قتل کیا جائے۔ ہم نے یہ بھی  
ذکر کیا تھا کہ وہ آپ ﷺ کے پاس آنے سے پہلے اسلام لا چکا تھا اور توبہ کرنے کے لئے  
حاضر ہوا تھا۔ جیسا کہ ہم نے متعدد راویوں سے تعلق کیا ہے یا وہ اسلام لانے کے ارادے

سے حاضر ہوا تھا۔ رسول اکرم ﷺ کو معلوم تھا کہ وہ اسلام لانے کے ارادے سے حاضر ہوا تھا۔ پھر آپ ﷺ نے بیعت کرنے سے توقف کیا۔ آپ ﷺ کو یہ انتظار تھا کہ کوئی آدمی انہوں کرائے قتل کر دے گے۔

یہ حدیث اس ضمن میں نص کا درجہ رکھتی ہے کہ اس قسم کے طعن کرنے والے مرتد کی توبہ قبول کرنا واجب نہیں بلکہ اسے قتل کرنا جائز ہے اگرچہ توبہ کرنے آیا ہو یا توبہ کر چکا ہو۔ قبل ازیں ہم اس پر روشنی ڈال چکے ہیں اور یہاں دیگر وجہ سے اس مسئلہ کو ثابت کرنے کی کوشش کرتے ہیں کہ جس چیز نے اس کے خون کو محفوظ کیا وہ رسول کریم ﷺ کا معاف کرنا تھا نہ کہ محض اسلام لانا۔ نیز یہ کہ اسلام لانے اور توبہ کرنے سے گناہ کا ازالہ ہو گیا اور حضور کے معاف کرنے سے اس کا خون محفوظ ہو گیا۔ جب رسول اکرم ﷺ نے وفات پائی تو آپ نے جو معافی دی تھی وہ باقی نہ رہی اور امت کو یہ حق حاصل نہیں کہ رسول کریم ﷺ کے حق کو معاف کرے اور آپ ﷺ کا بیعت سے اس کے توقف کرنا تاکہ کوئی آدمی انہوں کرائے قتل کر دے، اس کے جواز قتل پر نص کا درجہ رکھتا ہے اگرچہ وہ توبہ کرنے کے لئے آیا ہو۔

باقی رہا اس کے بعد اس شخص کے خون کا محفوظ ہونا جس نے گالی دے کر توبہ کر لی ہو تو وہ اس بات کی دلیل نہیں کہ ہم اس شخص کے خون کو اس پر قابو پانے کے بعد بھی محفوظ تصور کریں۔ اس لئے کہ ہم نے متعدد دلائل سے ثابت کیا ہے کہ رسول کریم ﷺ بعض اوقات ایسے شخص کو معاف فرمادیا کرتے تھے جو آپ ﷺ کو گالی دیتا اور جس کے واجب القتل ہونے کے بارے میں امت میں کوئی اختلاف نہیں پایا جاتا۔ بظاہر رسول کریم ﷺ کا اس کو معاف کرنا دشوار بھی ہوتا۔ ہم نے یہ بھی ذکر کیا تھا کہ عبد اللہ بن خطل کے واقعہ پر مشتمل حدیث سے ثابت ہوتا ہے کہ دشمن دندہ کو قتل کیا جاسکتا ہے۔ اس لئے کہ وہ پسلے مسلمان تھا پھر مرتد ہو کر آپ ﷺ کی ہجوں کا کرنا تھا لذاتے توبہ کا مطالبہ کئے بغیر قتل کیا گیا۔

نیز رسول اکرم ﷺ نے ان عورتوں کو قتل کرنے کا حکم دیا تھا جو بھوکہ کر اپنی زبان سے آپ ﷺ کو ایذا دیا کرتی تھیں۔ حالانکہ شر (مکہ) کے عامل لوگوں کو آپ نے امان دے دی تھی اور عورت کو صرف اسی صورت میں قتل کیا جاسکتا ہے جب وہ ایسا کام کرے جس سے اس کو قتل کرنا واجب ہو جاتا ہو۔ آپ ﷺ نے جب ان عورتوں کو

قتل کیا تو کسی سے بھی توبہ کا مطالبہ نہ کیا اور حلبی عورت جو کافر ہو جب تک عملی طور پر جنگ میں شریک نہ ہوا سے قتل نہیں کیا جاتا مگر ان عورتوں کو قتل کیا گیا جب کہ وہ نہ تو جنگ میں شرکت کرتی تھیں اور نہ ہی ان سے توبہ کا مطالبہ کیا گیا۔ اس سے یہ بات کھل کر سامنے آئی کہ جو شخص ان عورتوں کا سافل انجام دے اسے توبہ کا مطالبہ کئے بغیر قتل کرنا روا ہے کیونکہ ایسے فعل کا صدور ایک مسلم یا معاهد عورت سے عظیم تر جرم ہے۔ ۷  
نہت اس کے کہ ایک حلبی عورت ایسے فعل کی مرتكب ہو۔

قبل ازیں ہم اس فرض میں ایسے دلائل کا ذکر کر چکے ہیں کہ اب ان کے اعادہ کی حاجت نہیں۔ ہم نے ذکر کیا تھا کہ حدیث نبوی ﷺ سے ثابت ہوتا ہے کہ گالی ایک گناہ ہے جو عام کفر سے الگ ہے بلکہ یہ مغاربہ کی جنس سے ہے اور وہ توبہ جس کی وجہ سے مرتد کا خون محفوظ ہو جاتا ہے وہ کفر سے توبہ ہے کہ اگر کوئی شخص جنگ کر کے مغلکی کو قتل کر کے یا مسلمان کا مال لے کر مرتد ہوا ہو جیسا کہ قبیلہ عربہ والوں نے نیز مقیس بن مبابہ نے کیا تھا کہ اس نے ایک انصاری کو قتل کیا اور اس کا مال لے کر مرتد ہو کر لوٹ گیا تھا تو ایسے شخص کو قتل کرنا ایک مسلمہ بات ہے جس طرح رسول کریم ﷺ نے مقیس بن مبابہ کو قتل کیا تھا اور جیسا کہ عربہ والوں کے بارے میں آپ ﷺ کو وحی کی گئی تھی: "ان کا بدله یہ ہے کہ ان کو قتل کیا جائے۔" اس لئے جو شخص عداوت اور مغاربہ پر مبنی کلام کرے گا وہ اس کی طرح نہ ہو گا جو صرف مرتد ہو۔

### شاتم واجب القتل ہے:

ابو بکر بن المنذر کہتے ہیں کہ عام الہل علم کا اس بات پر اجماع ہے کہ جس شخص نے آپ ﷺ کو گالی دی اس کو قتل کر دیا جائے گا اور اس حکم کے قائمین میں سے امام مالک بن انس اور امام یث اور امام اسحاق ہیں اور یہی مذهب امام شافعی کا ہے۔  
شیخ الاسلام ابن تیمیہ اپنی کتاب "الصارم المسلط علی شاتم الرسول" میں رقم طراز

ہیں:

"جس نے نبی ﷺ کو گالی دی، مسلمان ہو یا کافر اس کو قتل کرنا  
واجب ہے اور یہ عام الہل علم کا مسلک ہے۔"

پھر انہوں نے ابو بکر بن المنذر کا وہ کلام نقل کیا ہے جو قاضی عیاض نے کتاب

الشقاء میں لکھا ہے پھر شیخ الاسلام ابن تیمیہ نے فرمایا کہ ابو بکر فارسی جو کہ امام شافعی کے ساتھیوں میں سے ہیں نے اس بات پر مسلمانوں کا اجماع نقل کیا ہے کہ جس نے نبی ﷺ کو گالی دی اس کی سزا قتل ہے۔ یہ اجماع جو انہوں نے بیان کیا ہے، "صحابہ" اور "تابعین" کے زمانہ کے اجماع پر معمول ہے اس سے ان کی مراد مسلمانوں کا وہ اجماع ہے جس کا مفہوم یہ ہے کہ "نبی ﷺ کو گالی دینے والے اور عیب گیری کرنے والے کے قتل پر امت کا اجماع ہے اور اسی طرح کئی اور علماء سے اس کے قتل کرنے اور کافر ہونے پر اجماع نقل کیا گیا ہے۔

امام اسحاق بن راہویہ جو کہ کبار ائمہ میں سے ہیں کہتے ہیں مسلمانوں کا اس بات پر اجماع ہے کہ جس نے اللہ تعالیٰ کو گالی دی یا رسول اللہ ﷺ کو گالی دی یا اللہ تعالیٰ کی نازل کردہ شریعت میں سے کسی چیز کو رد کیا یا اللہ تعالیٰ کے انبیاء میں سے کسی نبی کو گالی دی تو وہ کافر ہو جائے گا اگرچہ وہ اللہ تعالیٰ کی نازل کردہ ساری شریعت کا اقرار کرتا ہو۔ خطابی کہتے ہیں کہ میں مسلمانوں میں سے کسی کو نہیں جانتا جو اس شخص کے قتل کے واجب ہونے میں اختلاف کرتا ہو۔

محمد بن حنون کہتے ہیں علماء کا اس بات پر اجماع ہے کہ نبی ﷺ کو سب و شتم کرنے اور آپ ﷺ کی عیب گیری کرنے والا کافر ہے اور اس کے لئے عذاب کی وعید آئی ہے اور امت کے ہاں اس کا حکم قتل ہے اور جس نے اس کے کفر اور عذاب میں شک کیا وہ بھی کافر ہے۔

**شیخ الاسلام ابوالعباس کہتے ہیں:**

"قابل تحریر بات یہ ہے کہ جس نے نبی ﷺ کے پارے میں گالی گلوچ کیا، اگرچہ وہ مسلمان ہی کیوں نہ ہو کفر کا مرکب ہو جاتا ہے اور بغیر اختلاف کے اس کی سزا قتل ہے اور یہ ائمہ اربعہ اور دیگر دوسرے ائمہ کا نہ ہب ہے۔"

ائمہ مجتہدین کے اس اجماع کے بعد کسی قسم کے شک اور شبہ کی مخالفش باقی نہیں رہتی کہ شاتم رسول ﷺ واجب القتل ہے اور اس کی سزا بطور حد قتل مقرر ہے۔

## علمائے جدید کے فتاویٰ اور مقالات

علامہ اقبال، مولانا ابوالکلام آزاد اور مولانا سید ابوالاعلیٰ مودودی دور حاضر کی وہ عمد آفرین شخصیتیں ہیں جنہوں نے اپنے علم و فکر اور تدریسے بورپ کی لمداحہ یلغار کے دھاروں کا رخ اپنی پوری قوت کے ساتھ موزڈیا۔ ان میں سے کسی کی سیاسی حکمت عملی سے اختلاف ہو سکتا ہے لیکن ان کی رسمی بصیرت اور علمی ریانت سے انکار حق و صداقت سے انکار ہے۔ راقم کا علامہ اقبال اور مولانا آزاد سے تو قلب و ذہن کی گمراہیوں سے تعلق ہے لیکن اسے مولانا مودودی کے غرور نظر سے براہ راست استفادہ کا شرف حاصل رہا ہے۔

ان تینوں منتخب روزگار شخصیتوں کے جس تباہک پہلو نے مجھے سب سے زیادہ متاثر اور ان سے قریب تر کر دیا ہے وہ ان کے حضور ختمی مرتبہ ملکہ الہام کی ذات گرامی سے والماںہ عشق و عقیدت ہے۔ پارکوہ مصطفوی میں علامہ اقبال کے مذرا نہ عقیدت سے ہر مسلمان کی آتش شوق تیز تر ہوتی ہے۔ مولانا آزاد کے ثیاب مقالہ کا ہر لفظ احترام و عقیدت رسول ملکہ الہام کا مظہر ہے۔ اس لئے ان کی لعم و نشر شامل کتاب ہیں۔

مولانا مودودی کے زیر نظر مضمون سے سرور عالم ملکہ الہام کی شان جلالی آثار ہے۔ مضمون مولانا نے 1927ء میں اس وقت لکھا تھا جب لاہور ہائی کورٹ کے ایک بچ دلیپ سنگھ نے گستاخ رسول ملکہ الہام راج پال کو بری کر دیا تھا۔ اس لئے بھی اس مضمون کی تاریخی اہمیت ہے۔ مضمون اگرچہ مختصر ہے مگر نہایت جامع اور تمام بنیادی نکات کا احاطہ کئے ہوئے ہے۔

## سرکار رسالت مآب ﷺ کا احترام

### اور اس کے ایمانی اور قانونی تقاضے

مولانا ابو الكلام آزاد

مولانا ابو الكلام آزاد بیسویں صدی کے درمیان علم و فضل کے جس بلند مقام پر کھڑے ہوئے ہیں وہ ان کی عبقریت کا آئینہ دار ہے اپنی تحریر اور تقریب میں توحید و رسالت کے جو معارف اور حقائق انسوں نے بیان کئے اور اس کے لئے جو اسلوب نگارش اختیار کیا ہے وہ بھی بالکل منفرد اور یگانہ ہے۔ سرکار رسالت مآب ﷺ کی ذات مقدس اور الہ سے جو عقیدت اور محبت مولانا کو تھی اس پر ان کی تحریر اور تقریب کا ایک ایک لفظ گواہ ہے۔ حضور ختمی مرتبت ﷺ کے احترام اور اس کے مقام کے بارے میں مولانا نے ایک نہایت بلند پایہ مقالہ پر قرطاس کیا تھا جو ”دور الہلال“ کی امانت ہے جبکہ مولانا نے ابھی عملی سیاست کی وادی پر خار میں قدم نہیں رکھا تھا پہلے ایڈیشن میں اس مقالہ کے شامل نہ ہونے سے ایک باب کچھ ناکمل سارہ گیا تھا اس لئے طبع ہانی میں اسے شامل کتاب کیا گیا ہے۔

ایک صاحب نے مولانا سے استفسار کیا تھا کہ عیسائی، حضرت مسیحؐ کو بلا تامل ”مسیح“ لکھتے اور بولتے ہیں اور بعض مواقع پر اختصار کا تقاضہ بھی بھی ہوتا ہے۔ کیا کوئی نہ ہی حکم اس بارے میں ہے کہ پیغمبر اسلام ﷺ کے نام کے ساتھ تعظیمی الفاظ ضرور بولے جائیں۔ ”اس پر مولانا نے جو جواب دیا تھا وہ ذذر قارئین ہے: (رسول رحمت ﷺ پر باب چشم ص 34)

**سچا احترام اور اس کا مقام:**

آپ نے ایک اصولی بحث چھیڑ دی۔ افسوس کہ فقیر آپ کے اس خیال سے کبھی متفق نہیں ہو سکتے ہے تک سچا ادب اور احترام وی ہے جو دل سے ہونہ کہ زبان سے مگر یہ صرف اسی پر موقوف نہیں۔ انسان کا کوئی اعتقاد اور خیال ایسا نہیں جس کا گھر ”دل“ کی جگہ ”حق“ میں ہو۔ اعتقاد چیزیں ایسی ہے جو دل و دماغ سے تعلق رکھتی ہے کما قال اللہ تعالیٰ:

"ولما يد حل الايمان في قلوبكم" اور جب کہ ایمان تمارے دلوں میں داخل نہیں ہوا (الحجرات: 14) یعنی ایمان کی جگہ دل ہے نہ کہ زبان۔

لیکن اس کے ساتھ ہی یہ امر بھی قابلِ لحاظ ہے کہ دل کے اعتقاد کا ترجمان کون ہے؟ کیونکر معلوم ہو کہ یہ دل ابوذر غفاریؓ کا ہے اور یہ دل ابو جمل شعیؓ کا؟ جواب صاف ہے کہ صرف اعمال اور زبان کا اعتراف کہ "نحن حکم بالظواہر۔" اگر یہ نہ ہو تو پھر دنیا میں سیاہ و سفید کی تمیز ہی اٹھ جائے۔ قانون کو دیکھیے کہ وہ نیت اور ارادے کو ان کی پوری جگہ دینے سے انکار نہیں کرتا۔ لیکن ساتھ ہی اگر آپ عدالت میں جا کر محشریت کو ریور آزر (Your Honour) کی جگہ مخفی "تم" کر کے خطاب کیجئے گا تو گو آپ کتنا ہی کہیں کہ تعظیم کی جگہ دل ہے، زبان نہیں، لیکن امید نہیں کہ وہ آپ کو وفحہ نمبر 177 وفعہ 228 سے بری کر دے۔

### اقرار تصدیق اور عمل:

ذہب کا بھی ایک روحاںی قانون ہے اس نے خود ہی انما الاعمال بالنبیات (تمام کاموں کا دار و مدار نیت پر ہے) کا اصول قائم کیا ہے، لیکن ساتھ ہی اعمال ظاہری اور دلسری کو بھی وہ اہمیت رکھتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ بلوغ و قرآن کریم کے بار پار انعامار کے کہ ایمان کا تعلق محسن دل و اعتقاد سے ہے، ہم نے یہ نہایت بھی تعریف اسلام کے عقاید میں تسلیم کر لی ہے کہ اقرار باللسان و تصدیق بالحنان و عمل بالارکان (اقرار زبان سے، تصدیق دل سے اور عمل اعضاء و جوارح سے)

آپ کہتے ہیں کہ تعظیم کی اصل جگہ دل سے ہے، میں کہتا ہوں چونکہ دل ہے، اسی لئے آج کل کے تعلیم یا فنا اشخاص کی شان اور عمل تعظیم سے خالی ہیں۔ یہ کیونکر ممکن ہے کہ جو نام دل کو محبوب و محترم ہو، وہ زبان پر گزرے اور محبت و احترام سے خالی ہو؟ اگر آپ کسی کو چاہتے ہیں تو سمجھو سکیں گے کہ میں کیا کہہ رہا ہوں:

قسم بہام تو خوردن دلیل فیرت نیست      بخار پاک تو آں ہم کمال بے ادبی است

### ایک محدث کا ارشاد:

آج کل کے ارباب تحریر و تقریر کو اکثر دیکھتا ہوں کہ انہوں نے بقول آپ کے آنحضرت ﷺ کے اسم سائی کے تعظیمی الفاظ کی طوالت سے سمجھا کہ "ہلی اسلام" کی

ایک اصطلاح تصنیف کریں ہے۔ وہ بلا تامل اپنی تحریر و تقریر میں "بانی اسلام نے یوں کیا" اور "بانی اسلام نے اس طرح کما" بولتے اور لکھتے ہیں۔ اس طرح نمیک نمیک ان کی زبان ان کے دلی الحاد کی ترجمانی کرتی ہے۔ اگر یہ حق ہے کہ ان کے دل میں آنحضرت ﷺ کی تعظیم ہے تو ان کو تو بار بار اسم محبوب و مطلوب درود و صلوٰۃ کے ساتھ لینا تھا کہ محبوب کی یاد کی جتنی تعریضیں نکل آئیں، عین معصود و عشق ہیں۔ ایک جلیل القدر محدث سے جب پوچھا گیا کہ علم حدیث سے اس درجہ شوق کیوں ہے؟ تو اس نے کہا "اس لیے کہ اس میں بار بار "عال رسول اللہ علیہ وسلم" کا جملہ آتا ہے اور اس طرح اس اسم گرامی کے ذکر اور اس پر درود و صلوٰۃ عرض کرنے کی تقریب ہاتھ آجائی ہے۔

### تعظیم کے نصوص:

یہ نہ سمجھئے گا کہ محض اعتقاد قلبی اور جوش تعظیم و احترام اسلامی اس اعتقاد کا ذریعہ ہے، نہیں بلکہ فی الحقيقة آنحضرت ﷺ کی یہ تعظیم اسی بھی ایسے نصوص قطعیہ پر مبنی ہے، جس سے کوئی قائل قرآن تو انکار نہیں کر سکتا۔

جب نبی ﷺ کا ایک وفد مدینہ میں آیا تو آنحضرت ﷺ مکان میں تشریف رکھتے تھے۔ نادانوں نے دروازے سے آپ ﷺ کا اسم سامی لے لے کر پکارنا شروع کر دیا کہ "یا محمد ﷺ اخرج الينا" اللہ تعالیٰ کو آپ ﷺ کے ساتھ اتنی گستاخی بھی گوارا نہ ہوئی اور ارشاد ہوا:

ان الذين يباونك من وراء البحرات اكثرا هم لا  
يعلون - ولو انهم صبروا حتى تخرج اليهم لكان خيرا  
لهم - (الجرات 4:5)

"اے پیغمبر! جو لوگ تمہیں مکان کے باہر سے نام لے لے کر پکارتے ہیں، ان میں سے اکثر ایسے ہیں جن کو مطلق عقل اور تمیز نہیں۔ بہتر تھا کہ وہ صبر کرتے اور جب تم باہر نکلتے تو مل لیتے۔"

اس آیت سے پہلے کی آیت میں فرمایا:

"اے مسلمانو! جب آنحضرت کے حضور میں عرض حال کرو تو اپنی آوازوں کو ان کی آواز سے بلند کر کے منتکبونہ کرو اور نہ بہت زور سے

ہاتھیت کرو جیسا کہ تم آپس میں کیا کرتے ہو ایمانہ ہو کہ اس سکتائی  
کے بب سے تمہارے تمام اعمال ضائع ہو جائیں اور تم کو خبر بھی نہ

۔۶۰۔

### خطاب میں امتیاز تعظیمی کی شان:

خدا تعالیٰ کو اتنا بھی گوارا نہیں کہ آپ کی جناب میں کوئی اوپنجی آواز سے محفوظ  
کرے، چہ جائیکہ تعظیم و حکم کے بغیر نام لیا جائے۔ قرآن کا مطالعہ کیجئے تو آپ کو معلوم  
ہو کہ خدا تعالیٰ نے سب سے پہلے خود آپ کے اس امتیاز تعظیمی کی شان کا نمونہ ہر جگہ  
قائم رکھا ہے۔ جس قدر انہیاً اولوالعزم سے تھا طلب قرآن میں موجود ہے، جگہ جگہ  
آپ پائیں گے کہ ان کا اصلی نام اور علم لے کر انہیں پکارا گیا ہے۔ مثلاً "بِاَدَمْ اسْكُنْ  
اَنْتَ وَزَوْجَكَ" "وَمَا تَلِكَ بِيَمِينِكَ يَا مُوسَى" "يَا دَائِنُودَ اَنَا جَعْلَنَاكَ خَلِيفَتَهُ فِي  
الارض" "يَا زَكَرِيَا اَنَا نَبْشِرُكَ بِغَلامَ اسْمَهُ يَحْيَى نَحْذَرُ الْكِتَابَ بِقُوَّهٖ" "يَا عِيسَى اَنِي  
مَتَوفِيكَ وَرَافِعُكَ الِى" اس طریق تھا طلب کے مطابق چاہیے تھا کہ اللہ تعالیٰ آپ کو بھی  
یا محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) کہہ کر پکارتا مگر اللہ کو اس درجہ آپ کا احترام کرنا مقصود تھا کہ تمام  
قرآن میں ایک جگہ بھی آپ کو نام لے کر طلب نہیں کیا، بلکہ جہاں کہیں پکارا ہے یا تو  
صدائے تعظیم و حکم سے مثلاً "يَا اِيَّاهَا الرَّسُولُ بَلَغْ مَا نَزَلَ إِلَيْكَ" یا ایہا النبی جاہد  
الکفار وَالْمُنَافِقِينَ "یَا بُنْرَ صَدَائِيْهِ مُجْبَتُ وَعُشْقَ سَعَيْهِ: يَا اِيَّاهَا الْعَزِيزُ" "يَا اِيَّاهَا الْمَدْنَرُ!  
وَكُلُّ مَا يَفْعَلُهُ الْمُحْبُوبُ" محبوب:

اور ظاہر ہے کہ خدا تعالیٰ آپ ﷺ کے نام کی عزت و احترام کی مثل کیوں نہ  
قائم کرتا ہلاں کہ جس شرکی غاک آپ ﷺ کے قدموں سے مس ہوئی ہے اس کو تو وہ  
بھی اس درجہ محبوب ہے کہ اس کی قسم کھاتا ہے۔

لَا قَسْمٌ بِهَذَا الْبَلْدٍ وَإِنْتَ حَلٌ بِهَذَا الْبَلْدٍ۔

"اے خیر! ہم شرک کہ کی قسم کھاتے ہیں اور اس لئے کہ تم اس  
میں مقيم ہو۔ (البلد: 1<sup>و 2</sup>)

محبت اور ایمان:

حقیقت یہ ہے کہ دل اعتقد ایک بیج ہے جو بغیر محبت کے بار آور نہیں ہوتا اور

محبت کے لئے احترام و تعظیم ناگزیر ہے۔ یہی وجہ ہے کہ قرآن حکیم میں آپ کی تعظیم و تکریم پر زور دیا گیا اور کہا گیا کہ تعریف و توقیر وہ (فتح: 9) یعنی ان (صلی اللہ علیہ وسلم) کی تعظیم کرو اور ان (صلی اللہ علیہ وسلم) کا احترام بجالاؤ! محمد شین نے اس سلسلے پر بہت بحث کی ہے کہ مومن کے لئے اللہ کی اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی محبت بھی اتباع احکام کی طرح اجباری ہے یا اختیاری؟ کیونکہ محبت اختیاری شے نہیں اور اصل معنود و احکام اسلام کی چیزوں ہے، لیکن غور کچھ تو اس سوال کی یہاں گنجائش ہی نہیں، محبت اختیاری واجباری ہونے کا سوال توجہ پیدا ہو، جب محبت اور ایمان دو چیزیں ہوں، حالانکہ ایمان تو از سرتپا محبت ہے اور وہ ایمان نہیں جو محبت سے خالی ہو۔

والذین امنوا شد حبالله۔ (بقرہ: 165)

جو لوگ ایمان لائے ہیں ان کی محبت اللہ سے نہایت شدید ہے۔

یہاں ارباب ایمان کی یہ علامت تلائی اور دوسری جگہ یہودیوں کے اس دعوے پر کہ ”نحن ابنوا الله واحبائے“  
یہ جواب روا کہ

ان کنتم تحبون الله فاتبعوني يحب بكم الله و يغفر لكم ذنبكم والله هو الغفور الرحيم۔

”اگر تم واقعی محبت الٰہ کے مدعا ہو تو اس کی یہ صورت ہے کہ رسول کا اتباع کرو۔ پھر تمہارے محبت کرنے کی ضرورت نہ رہے گی خود خدا تم کو اپنا محبوب بنائے گا اور وہ تمہارے گناہوں کو بخشنے والا اور بہت رحم کرنے والا ہے۔“

اگر آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا اتباع محبت و محبوبیت الٰہ کے لئے شرط ہے تو محبت بدرجہ اولی شرط ہے کیونکہ جس کی محبت آپ کے دل میں نہیں، اس کا اتباع کیا کیا جائے گا؟  
احادیث کی شہادت:

یحییٰ کی اس مشور حدیث کے بھی یہی معنی ہیں کہ:

لا یومن احد کم حتی اکون احب اليه من والده و ولده  
والناس اجمعین۔

”تم میں کوئی مومن نہیں ہو سکتے جب تک میں اس کے نزدیک  
محبوب تر نہ ہوں اس کے مل باپ سے، اس کی اولاد سے اور اتنا ہی  
نہیں بلکہ تمام انسانوں سے۔“

ایک دوسری حدیث میں ہے۔ جب حضرت عمرؓ نے آپ ﷺ سے کہا کہ لانت  
احب الی من کل شیء الانفسی ”آپ (ﷺ) محبوب تر ہیں۔ مجھ کو تمام چیزوں  
سے، البتہ میری جان سے زیادہ نہیں۔ تو آپ نے فرمایا کہ ”والذی نفسی بیده لا یومن  
احد کم حتیٰ اکون احباب الیک من نفسک“ تم خدا کی تم مومن نہیں ہو سکتے جب  
تک مجھ کو اپنے نفس سے بھی زیادہ محبوب نہ رکھو۔ اس پر حضرت عمرؓ نے کہا انت  
احب الی من کل شیء حتیٰ نفسی ”اب ریکھتا ہوں تو آپ (ﷺ) اپنی جان سے بھی  
زیادہ محبوب ہیں۔ تب آپ نے فرمایا کہ ”الآن یا عمر“ اے عمرؓ تیرا ایمان کامل ہو گیا۔  
تو حضرت! اپنا اعتقاد تو یہ ہے۔ انصاف کیجئے کہ میں کہاں ہوں اور آج کل زمانہ  
کہاں ہے؟ لوگ جس شے کو ایمان کی اقیم کتے ہیں، میں تو اس کو، اس وجود محبوب و  
مطلوب کے ایک ذرہ محبت کے اندر ریکھتا ہوں۔ اسی سے تقطیم و تکریم اسی درستی جو کچھ  
آپ کا مقصود ہو قرار دے لجئے۔

ترانوالہ داوم زخوان یعنی  
مرا تو قبلہ دینی۔ ازال سب گفتہم  
با مروہ کہ کلم دینکم ولی دینی

## توہینِ رسالت صلی اللہ علیہ وسلم

(مولانا سید ابوالاعلیٰ مودودی)

رسول اللہ ﷺ کی تقدیس کے متعلق مسلمانوں کے جذبات کا صحیح اندازہ اس سے کیا جاسکتا ہے کہ آپ ﷺ کی شان میں گستاخی کرنے والے کے لئے، اسلام میں قتل کی سزا ہے اور آپ ﷺ کو مگال دینے والے کا خون مباح قرار دیا گیا ہے۔ نسائی میں کئی طریقوں سے ابو بزرہ الاسلامی کی یہ روایت نقل کی گئی ہے کہ: "حضرت ابو بکر صدیقؓ ایک شخص پر ناراض ہو رہے تھے۔ میں نے عرض کیا کہ کیا میں اس کی گردن ماروں؟ یہ سنتے ہی آپؓ کا غصہ دور ہو گیا اور آپؓ نے جھڑک کر مجھے فرمایا ماہذا الاحد بعد رسول اللہ یعنی رسول اللہ ﷺ کے بعد یہ کسی کا درجہ نہیں ہے کہ اس کی گستاخی کرنے والے کو قتل کی سزادی جائے۔"

ایک دوسری حدیث میں حضرت ابن عباسؓ سے روایت ہے کہ مدینہ میں ایک اندھے مسلمان کی لوعڈی نے رسول اللہ ﷺ کی شان میں گستاخی کی اور اس مسلمان نے تکلے سے اس کا پیٹ پھاڑ دیا۔ دوسرے ون جب اس کے مارے جانے کی خبر رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں پہنچی تو آپ ﷺ نے فرمایا کہ جس نے یہ کام کیا ہے اس کو میں خدا کی قسم دے کر کرتا ہوں کہ اٹھ کھڑا ہو۔ یہ سن کر وہ اندھا گرتا پڑتا آیا اور اس نے عرض کیا یا رسول اللہ ﷺ؟ یہ فعل میں نے کیا ہے۔ وہ میری لوعڈی تھی۔ مجھ پر سربان تھی، مگر آپ ﷺ کی شان میں بہت بد گوئی کرتی تھی۔ میں اسے منع کرتا تو نہیں مانتی تھی۔ میں ذاتا تو اس پر کچھ اثر نہ ہوتا۔ کل رات پھر اس نے آپ ﷺ کو برا کہا۔ اس پر میں اٹھا اور ٹکلا چھجو کر اس کا پیٹ پھاڑ دیا۔ یہ سن کر حضور ﷺ نے فرمایا: "سب لوگ گواہ رہیں کہ اس کے خون کی کوئی قیمت نہیں ہے۔"

اسی طرح بخاری شریف میں کتاب المغازی میں کعب ابن اشرف کے قتل کا واقعہ موجود ہے کہ وہ رسول اللہ ﷺ کی بھجو کر کے اور قریش کو آپ ﷺ کے خلاف بھڑکا کر آپ ﷺ کو ایذا دیتا تھا، اس لئے آپ ﷺ نے محمد ابن سلمہؓ کے ہاتھوں اسے قتل کر دیا۔ ابی داؤد میں کعب ابن اشرف کے قتل کی وجہ یہ بتائی گئی ہے کہ:

"وَهُنَّى مُتَّكِلُوْنَ عَلَيْهِمْ كَمَا يَبْحَوْنَ كَمَا يَرَوْنَ كَمَا يَرَوْنَ كَمَا يَبْحَوْنَ"

تہذیب۔"

قسطلانی میں بخاری کی مذکورہ حدیث کی شرح میں لکھا ہے کہ:  
وہ اللہ اور اس کے رسول ﷺ کو ایذا رہتا تھا، اس طرح کہ رسول  
اللہ ﷺ اور مسلمانوں کی ہجو کرتا اور قریش کو ان کے خلاف بھڑکاتے۔  
ابن سعد نے بھی اس کے قتل کی بھی وجہ بیان کی ہے:

"وہ ایک شاعر تہذیب نبی ﷺ اور آپ ﷺ کے اصحاب کی ہجو  
کرتا تھا اور ان کے خلاف لوگوں کے جذبات کو بھڑکاتا تھا۔"

کتب فتنہ میں اس کے متعلق صریح احکام موجود ہیں اس کے بعد مولانا مودودی،  
علامہ شامی اور شیخ الاسلام احمد ابن تیمیہ کے فتاویٰ اور اقوال کا جو پسلے بیان ہو چکے ہیں  
حوالہ دے کر لکھتے ہیں:

پس جزئیات میں فقہاء کے درمیان خواہ کتنا ہی اختلاف ہو، مگر رسول ﷺ کی اس  
عظت میں حقی، مأکلی، ضبلی، شافعی سب کا اتفاق ہے۔ آپ ﷺ کو مکالی دینے والا واجب  
القتل ہے۔ اس سے صحیح اندازہ کیا جاسکتا ہے کہ اسلام میں داعی اسلام علیہ الصلوٰۃ والسلام  
کی حرمت و عزت کے متعلق کیا احکام ہیں۔ اس بارے میں مسلمانوں کا نہ ہب ان کو کیا  
تعلیم رتا ہے۔

سماحتہ الشیخ عبدالعزیز عبداللہ بن باز

## مفہی اعظم سعودی عرب کا فتویٰ

مفہی اعظم سعودی عرب سماحتہ الشیخ عبدالعزیز باز دنیا سے اسلام کی متاز رینی شخصیت ہیں۔ وہ علمائے سلف کے حوالہ سے گستاخ رسول کو واجب القتل قرار دیتے ہیں۔ اس فتویٰ کے اقتباس کا ترجمہ قاری عبدالحکیم مدنی صاحب نے کیا ہے، جو حسب ذیل ہے:

”امام ابوعبداللہ محمد بن احمد النصاری قرطبی اپنی تفسیر (الجامع الاحکام القرآن) میں اس آیت کی تفسیر کرتے ہوئے فرماتے ہیں: ”ولعن سالمهم لیقولن انما کنا نخوض و نلعب قل ابا لله واياته ورسوله کنتم تستهزون لا تعذروا قد کفرتم بعد ایمانکم“ اور اگر تم ان سے دریافت کرو تو کہیں گے کہ ہم تو یوں ہی مذاق اور دل گلی کرتے تھے۔ کوئی کیا تم خدا اور اس کی آئتوں اور اس کے رسول سے ہنسی مذاق کرتے تھے، بہانے مت بناو تم ایمان لانے کے بعد کافر ہو چکے ہو۔“

قاضی ابو بکر ابن العربی کہتے ہیں جو انہوں نے اس بارے میں بات کی ہے وہ اس سے خالی نہیں کہ یا تو انہوں نے سنجیدگی سے کہی ہے، مذاق سے، یہ بات جس طرح سے بھی ہو کفر ہے۔ کفر یہ انداز سے مذاق بھی کفر ہوتا ہے۔ اس بات میں امت کے اندر کوئی اختلاف نہیں۔

قاضی عیاض بن موسیٰ ”اپنی کتاب الشفاء بتعريف حقوق المصطفیٰ“ میں فرماتے ہیں۔ جس کے الفاظ یہ ہیں ”جان لجھئے کہ جس نے قرآن یا مصحف یا اس کی کسی چیز کو حقیر سمجھا یا ان دونوں کو گالی دی یا اس کا (یعنی قرآن کا) انکار کیا یا اس کی ایک آیت یا ایک حرف کا انکار کیا یا اس کو جھٹلا یا یا اس کے کسی صریح حکم یا خبر کی محدودیب کی یا اس کی

نفی کردہ چیز کا اثبات یا ثابت کردہ چیز کی نفی کی، یعنی اس کو جانتے ہوئے یا اس کی کسی چیز میں شک کیا تو ایسے شخص کے کافر ہونے پر اہل علم کا اجماع ہے۔ "اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں۔

"وَانَّهُ لِكِتَابٍ عَزِيزٍ لَا يَأْتِهِ الْبَاطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدِيهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ  
تَنْزِيلٌ مِّنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ۔"

ترجمہ: اور یہ تو ایک عالی رتبہ کتاب ہے۔ اس پر جھوٹ دخل نہ آگے  
سے ہو سکتا ہے اور نہ پیچے سے۔ دانا اور خوبیوں والے کی طرف سے  
اماری گئی ہے۔

ابو بکر بن النذر کہتے ہیں کہ عام اہل علم کا اس بات پر اجماع ہے کہ جس شخص  
نے آپ ﷺ کو گالی دی اس کو قتل کر دیا جائے گا اور اس حکم کے قائلین میں سے امام  
مالك "بن انس اور امام یث" اور امام احمد "اور امام اسحاق" ہیں اور یہی مذهب امام شافعی "کا  
ہے۔

**شیخ الاسلام ابن تیمیہ** "انہی کتاب "الصارم المسلط علی شاتم الرسول" میں رقم  
طراز ہیں:

"جس نے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کو گالی دی، مسلمان ہو یا کافر اس کو قتل کرنا  
واجب ہے اور یہ عام اہل علم کا ملک ہے۔ پھر انہوں نے ابو بکر بن النذر" کا وہ کلام  
نقل کیا ہے جو قاضی عیاض "نے کتاب الشفاء میں لکھا ہے پھر شیخ الاسلام ابن تیمیہ " نے  
فرمایا کہ ابو بکر فارسی جو، کہ امام شافعی " کے ساتھیوں میں سے ہیں نے اس بات پر مسلمانوں  
کا اجماع نقل کیا ہے کہ جس نے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کو گالی دی اس کی سزا قتل ہے۔ یہ  
اجماع جو انہوں نے بیان کیا ہے "صحابہ" اور "تابعین" کے زمانہ کے اجماع پر محدود ہے یا  
اس سے ان کی سردار مسلمانوں کا وہ اجماع ہے جس کا مفہوم یہ ہے کہ "نبی صلی اللہ علیہ  
 وسلم کو گالی دینے والا اگر مسلمان ہے تو اس کو قتل کرنا واجب ہے۔"

## مولانا احمد سعید کاظمی کی علمانہ توضیحات

مولانا احمد سعید کاظمی مرحوم کا علمائے اہل سنت و اجماعت میں ممتاز مقام ہے۔ آپ بلند پایہ عالم دین اور مجتہد وقت رہے ہیں۔ راقم سے مولانا کے ساتھ نفاذ اسلام کے بارے میں کافی علمی مباحثہ رہے ہیں۔ شاتم رسول ﷺ کے بارے میں مولانا کا موقف بالکل واضح ہے۔

”کتاب و سنت“ اجماع امت اور تصریحات ائمہ دین کے مطابق تو ہیں رسول کی سزا صرف قتل ہے۔ رسول کی صریح مخالفت تو ہیں رسول ہے۔ قرآن مجید نے اس جرم کی سزا قتل بیان کی ہے۔ اسی بناء پر کافروں کے قتل کا حکم دیا گیا۔ قرآن مجید میں ہے:

ذالک بانہم شاقوا اللہ و رسوله (سورۃ اخلاق، آیت: 13)

یہ یعنی کافروں کو قتل کرنے کا حکم اس لئے ہے کہ انہوں نے اللہ اور اس کے رسول ﷺ کی صریح مخالفت کر کے ان کی تو ہیں کا ارتکاب کیا ہے۔ تو ہیں رسول کفر ہونے پر بکھرت آیات قرآنیہ شاہد ہیں۔

مسلمان کملانے کے بعد کفر کرنے والا مرتد ہوتا ہے اور ازروئے قرآن مرتد کی سزا صرف قتل ہے۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

قل للمخلفين من الاعراب ستدعون الى قوم اولى باس  
شدید تقاتلونهم او يسلمون (سورۃ الحج، آیت: 16)

”اے رسول (ﷺ) یوچھے رہ جانے والے دہماتیوں سے فما  
دیجھے، عنقریب تم سخت جنگ کرنے والوں کی طرف بلائے جاؤ گے۔ تم  
ان سے قتل کرتے رہو گے یادہ مسلمان ہو جائیں گے۔

یہ آیت مرتدین اہل یمامہ کے حق میں بطور اخبار بالغیب نازل ہوئی۔ اگرچہ بعض علماء نے اس مقام پر فارس و روم وغیرہ کا ذکر بھی کیا ہے لیکن حضرت رافع بن خدیجؓ کی حسب ذیل روایت نے اس آیت کو مرتدین بنی حنیفہ (اہل یمامہ) کے حق میں معین کیا ہے:

”حضرت رافع بن خدیجؓ فرماتے ہیں کہ گز شہزادے میں ہم اس آیت کو پڑھا کرتے تھے اور ہمیں معلوم تھا کہ وہ کون لوگ ہیں یہاں

تک کہ حضرت ابو بکر صدیقؓ نے (مرتدین) نبی حنفہ (آل یحیا) کے قاتل کی طرف مسلمانوں کو بلایا۔ اس وقت ہم سمجھے کہ اس آیت کرہ میں یہ مرتدین ہی مراد ہیں۔“

ثابت ہوا کہ اگر مرتد اسلام نہ لائے تو از روئے قرآن اس کی سزا قتل کے سوا کچھ نہیں۔ قتل مرتد کے پارے میں متعدد احادیث وارد ہیں۔ اختصار کے پیش نظر صرف ایک حدیث پیش کی جاتی ہے:

”حضرت علیؑ کے پاس (مرتد ہو جانے والے) زندقی لوگ لائے گئے، تو آپؑ نے انہیں جلا دیا۔ اس کی خبر حضرت عبد اللہ بن عباسؓ کو پہنچی تو انہوں نے فرمایا اگر (آپؑ کی جگہ) میں ہو تو انہیں نہ جلاتا کیونکہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا اللہ کے عذاب کے ساتھ کسی کو عذاب نہ دو اور میں انہیں قتل کر دیتا کیونکہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا جو (مسلمان) اپنے دین سے پھر جائے اسے قتل کر دو۔“ (12)

### گستاخ رسول ﷺ کا قتل:

غلاف کعبہ سے لپٹنے ہوئے توہین رسول ﷺ کے مرتعنگب مرتد کو مسجد حرام میں قتل کرنے کا حکم رسول اللہ ﷺ نے دیا۔ حضرت انس بن مالکؓ سے روایت ہے کہ حجؑ کے دن رسول اللہ ﷺ کہ مکرمہ میں تشریف فرماتھے۔ کسی نے حضور ﷺ سے کہا کہ حضور ﷺ (آپ ﷺ کی شان میں توہین کرنے والا) ابن خطل کعبہ کے پردوں میں لپٹا ہوا ہے۔ آپؑ نے فرمایا اقتلوہ اسے قتل کر دو۔

یہ عبد اللہ بن خطل مرتد تھا۔ ارتداو کے بعد اس نے کچھ ہاتھ قتل کئے رسول اللہ ﷺ کی جو میں اشعار کہہ کر حضور ﷺ کی شان میں توہین و تنقیص کیا کرتا تھا۔ اس نے دو گانے والی لوٹیاں اس لئے رکھی ہوئی تھیں کہ وہ حضور ﷺ کی جو میں اشعار گایا کریں۔ جب حضور ﷺ نے اس کے قتل کا حکم دیا تو اسے غلاف کعبہ سے باہر نکال کر باندھا گیا اور مسجد حرام میں مقام ابراہیم اور زم زم کے درمیان اس کی گردن مار دی گئی۔

یہ صحیح ہے کہ اس دن ایک ساعت کے لئے حرم نکل کر حضور ﷺ کے لئے حال

قرار دے دیا گیا تھد۔ لیکن بالخصوص مسجد الحرام میں مقام ابراہیم اور زم زم کے درمیان اس کا قتل کیا جانا اس بات کی دلیل ہے کہ گستاخ رسول باقی مرتدین سے بد رحمہ بد تر و بد حال ہے۔

### اجماع امت:

شام رسول ﷺ کے واجب القتل ہونے کے بارے میں تمام علمائے امت کا اجماع ہے۔ اس کے ثبوت میں مولانا نے امام ابو سليمان الخطابی، قاضی ابو الفضل عباس انڈسی، امام ابو بکر بن المنذر کی روایات اور عقلی دلائل پیش کئے ہیں اور یہ بھی بتایا ہے کہ مالک بن انس، یث' احمد، اسحاق اور امام شافعیؓ کا بھی یہی مذہب ہے اور یہی عیاض نے فرمایا۔

حضرت ابو بکر صدیقؓ کے فرمان کا بھی یہی اتفاق ہے۔ پھر فرماتے ہیں ان ائمہ کے نزدیک شام کی توبہ بھی قبول نہیں ہوگی۔ امام ابو حنفہ، ان کے شاگردوں، امام ثوری، کوفہ کے اکثر علماء امام اوزاعی کے قول سے بھی اس کی تائید ہوتی ہے۔ ان کے نزدیک یہ ردۃ (ارتداد) ہے۔

امام ابن تیمیہ نے واضح کر دیا ہے:

”بے شک ہر وہ شخص جس نے نبی کریم ﷺ کو گالی دی یا حضور کی طرف کسی عیب کو منسوب کیا یا حضور ﷺ کی ذات مقدسہ، آپ ﷺ کے نب، دین یا آپ ﷺ کی کسی خصلت سے کسی تقصی کی نسبت کی، یا آپ ﷺ پر طعنہ زنی کی یا جس نے بطرق دشام اہانت یا تحریر کی یا شان مبارک یا ذات مقدسہ کی طرف کسی عیب کو منسوب کرنے کے لئے حضور کو کسی چیز سے مشیہ دی، وہ حضور ﷺ کو صراحتاً گالی دینے والا ہے، اسے قتل کر دیا جائے۔ ہم اس حکم میں قطعاً کوئی استثناء نہیں کرتے، نہ ہم اس میں کوئی فیک کرتے ہیں۔ خواہ صراحتاً توہین ہو یا اشارتاً کنائیا اور یہ سب علماء امت اور اہل فتویٰ کا اجماع ہے۔ محمد صحابہؓ سے لے کر آج تک۔“

خلاصہ یہ ہے کہ نبی ﷺ کو گالی دینے والے کے کفر اور اس کے مستحق قتل

ہونے میں کوئی نک دشہ نہیں۔ چاروں ائمہ (ابو حنفیہ، مالک، شافعی، احمد بن حبیل) سے  
یہی منقول ہے۔

امام ابن حمام حنفی کے نزدیک جو شخص رسول اللہ ﷺ سے اپنے دل میں بغض  
رکھے وہ مرتد ہے۔ آپ ﷺ کو گالی دینے والا بطرق اولیٰ مستحق گردن زندگی ہے۔ پھر  
(حنفی نہ رہے کہ) یہ قتل ہمارے نزدیک بطور حد ہو گا۔

کتاب الخراج میں امام ابو یوسف کا فیصلہ ہے:

”جو مسلمان رسول اللہ ﷺ کو گالی دے یا بخذیب کرے یا عیب  
لگائے یا آپ ﷺ کی تشقیص شان کا (کسی اور طرح سے) مرکب ہو تو  
اس نے اللہ تعالیٰ کے ساتھ کفر کیا اور اس سے اس کی بیوی اس کے  
نکاح سے لکل گئی۔“

فتاویٰ قاضی خان کے مطابق کسی نے میں حضور ﷺ پر عیب لگانے والا کافر ہے  
اور اسی طرح بعض علماء نے فرمایا اگر کوئی حضور ﷺ کے ہاں مبارک کو ”شعر“ کی بجائے  
(بسیغہ تصحیر) ”شیر“ کہ دے تو وہ کافر ہو جائے گا اور امام ابو حفص الکبیر (حنفی) سے منقول  
ہے کہ اگر کسی نے حضور ﷺ کے کسی ایک ہاں مبارک کی طرف بھی عیب منسوب کیا  
تو وہ کافر ہو جائے گا اور امام محمد بن ”المبروط“ میں فرمایا کہ نبی کریم ﷺ کو گالی دنا کافر  
ہے۔

کسی مسلمان کو اس میں اختلاف نہیں کہ جس شخص نے نبی کریم ﷺ کی اہانت  
اور ایذا رسانی کا قصد کیا اور وہ مسلمان کہلاتا ہو، وہ مرتد اور واجب القتل ہے۔

## مولانا سید متین ہاشمی کے دلائل و براہین

مرکب توجیں رسالت کے بارے میں مولانا کا خون دل سے لکھا ہوا یہ ایمان افروز مقالہ ہے جس میں ایک نئی جست سے ثابت رسول ﷺ کی سزا بطور حد سزاۓ موت ثابت کی گئی ہے۔

مولانا سید متین ہاشمی کا شمار پاکستان کے عظیم ریسرچ سکالر ز میں ہوتا ہے اور وہ تحریک ناموس رسالت میں پیش پیش رہے ہیں۔ 1992ء میں ہی وہ اپنے خالق حقیقی سے جا ملے، لیکن توہین رسالت کے مقدمہ کا فیصلہ ان کی زندگی میں ہی ہو چکا تھا۔ جب یہ فیصلہ میں نے انہیں سنایا تو بے انتہا خوش ہوئے اور ان کی آنکھوں میں خوشی کے آنسو آگئے۔

## شتم رسول ﷺ کفر و شرک سے بڑا جرم ہے

میرے نزدیک حضور ﷺ اصل ایمان بلکہ یعنی ایمان ہیں۔ کیونکہ توحید کے معاملے میں تو قبل از تحریف تمام مذاہب شریک ہیں، حتیٰ کہ مشرکین کے بھی کم از کم یہ تو ملتے تھے کہ خالق و مالک مبدی، معید، نافع، ضار اللہ تعالیٰ ہی ہے۔ البتہ وہ سفارش اور شفاعت یا تقسیم اختیارات کے مسئلے میں مسلمانوں سے اختلاف کرتے تھے۔ ”چنانچہ قرآن مجید میں ارشاد ہے:

”وَلَئِن سَالْتُهُمْ مِنْ خَلْقِ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ وَسَخْرَ

الشَّمْسِ وَالْقَمَرِ لِيَقُولُنَّ اللَّهُ (الْكَوْت: 61)

الذادہ چیز جو حق و باطل اور کفر و اسلام کے درمیان فرق کرنے والی ہے، وہ ذات پاک جانب احمد مجتبی محمد مصطفیٰ ﷺ ہے۔ آپ کی تصدیق کا نام ایمان اور محذیب کا نام کفر ہے۔ یہی وجہ ہے کہ آپ کے دور مبارک و مسحود سے لے کر آج تک جب بھی کوئی جماعت یا فرد مسلمانوں کو ان کے دین سے برکشنا کرنا چاہتا ہے تو وہ سب سے پہلے ذات اقدس ﷺ کو ہدف بناتا ہے۔ مدعاں نبوت نے ذات اقدس کو ہی ہدف بنایا۔ ان کے بعد بھی جملہ محدثین و مکفار نے آپ ہی پر اعتراضات پورا کئے۔ دیانت دین سرسوتی ہو یا جے

پال، مغربی پادری ہوں یا علماء، انہوں نے کبھی عقیدہ توحید پر کمل کر امراض نہیں کیا۔ انہوں نے ہمیشہ حضور ﷺ کی ذات اقدس کو تحفید کا نشانہ بنا لیا۔ اس لئے کہ وہ یہ جانتے تھے کہ حضور ﷺ پر ہی ایمان لانا اسلام ہے لہذا اگر میں یہ کہوں کہ حضور ﷺ ہی ایمان ہیں تو غلط نہ ہو گک

بِ صَطْقٍ بِرَسَلٍ خَلِيلٍ رَاكِهِ دِيْنِ هُمْ اَوْسَتُ  
اَكْرَبُ بِهِ اَوْ نَزِيْدِيْنِ تَقْمِيْنِ بُولِيْسِيْ اَسْتُ  
بِرَصِيْغِرِكَ مُسْلِمَوْنِ پِرْ اِيكَ اِيْسَا زَيْنَه بَعْدِيْ گَزِرَاهِيْ ہے جب بِرَطَانُوی سَامِرَاج کا جواہان  
کی گردنوں پر رکھا ہوا تھا اور وہ دورِ غلامی کی ذلتون میں گرفتار تھے۔ اس گئے گز رے دور  
میں بھی مسلمانوں نے دارِ درسن کی بازی کھیلی۔ اپنی جان کا نذرانہ پیش کیا مگر شاتم رسول  
کو زندہ نہیں رہنے دیا۔ اس لئے کہ انہیں قرآن کی یہ آیت معلوم تھی:

النَّبِيُّ اُولُىٰ بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ اَنفُسِهِمْ (الْأَذْلَابُ: 6)

دوسری بات یہ ہے کہ قرآن کریم کی اس آیت کردہ کے تین جملوں میں ہمیں  
تلایا جا رہا ہے کہ:

(الف) عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنْتُمْ

(ب) حَرِيصٌ عَلَيْكُمْ

(ج) بِالْمُؤْمِنِينَ رَوْفٌ رَحِيمٌ (سورة توبہ 128)

امت پر حضور ﷺ کی کمال شفقت اتنی تھی "لولا اشقاء علی امتی لامرتهم  
بالسؤال عند كل صلوة" یا اس طرح کے دیگر بہت سے احکام۔ پھر آپ ﷺ کا کمال  
محبت کہ آپ ﷺ حرص ہیں امت کی بھلائی کے لئے اور پھر آپ ﷺ کا کمال رافت و  
رحمت ہے کہ اللہ تعالیٰ نے آپ ﷺ کو اپنے دو صفاتی نام عطا کر دیئے۔ اگر شفقت کے  
باعث "الحقتہ تحت اقدام اماراتکم" اور "انت و مالک لا بیله" کا حکم ہو سکتا ہو تو  
اس کا ہمارے اوپر کتنا بڑا حق ہو گا، جو والدین سے ہزاروں گناہ زیادہ ہم سے شفقت اور  
محبت گرنے والا ہے۔ اس لئے امام مالک نے اگر یہ فرمادیا کہ اس امت کو جینے کا حق ہی  
نہیں جو اپنے نبی ﷺ پر سب و شتم برداشت کر لے تو غلط تو نہیں فرمایا تھا۔

اسی لئے اس بات پر امت کے اولين و آخرين کا اجماع ہے کہ شاتم رسول ﷺ  
واجب القتل ہے اور اس کی توبہ قول نہیں کی جائے گی اور امت کا یہ اجماع قرآن کی

اس آیت کے عین مطابق ہے:

اگر منافقین اور وہ لوگ باز نہ آئے جن کے دلوں میں روگ ہے  
اور جو مدینہ میں افواہیں اڑایا کرتے ہیں تو ہم ضرور آپ کو ان پر مسلط  
کریں گے۔ پھر یہ لوگ آپ کے پاس مدینہ میں بس قدرے قلیل رہنے  
پائیں گے اور وہ بھی پھٹکار پڑے ہوئے، جہاں کیسیں بھی مل جائیں،  
پکڑے جائیں اور ان کے ٹکڑے ٹکڑے کر دیئے جائیں۔

صحابہ کرام کا شامِ رسول ﷺ کے بارے میں عملاً اور صریحاً اجماع ہے کہ انہوں  
نے کسی کو زندہ نہیں چھوڑا۔ متعدد علماء حضرات نے کتب احادیث سے ان کے حوالے  
دے دیئے ہیں، جن کے دہرانے کی ضرورت نہیں۔ پھر ابو بکر صدیقؓ کا ابو بردہ سے یہ  
فرماتا کہ اگر میں کہہ دتا تو کیا واقعی تم اسے قتل کر دیئے؟ ابو بردہ نے جب اثبات میں  
جواب دیا تو ان کا یہ فرماتا کہ:

انها لیست لاحد بعد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم  
کہ حضور ﷺ کے علاوہ کسی کو یہ حق نہیں ہے کہ اس کے شام  
کو قتل کیا جائے۔ (المحل لابن حزم 409:11 طبع مصر)

اور حضرت ابو بکرؓ کے اس قول پر نہ ابو بردہؓ نے نہ کسی دوسری صحابی نے تکیر  
کی، لہذا صحابہ کا اجماع سکوتی ثابت ہو گیا۔ اس قول کی تائید ان دروداتوں سے بھی ہوتی  
ہے جنہیں کعب بن ملتہ کے حوالے سے صاحب مجمع الزوائد و منیع الفوائد حافظ نور الدین  
بلحی متوفی 780ھ نے جلد 6، صفحہ 260، طبع قاہرہ میں نقل کیا ہے۔

عرفہ ابن الحارثؓ جو کہ صحابی ہیں، حضرت عمر بن ابی جہل کے ساتھ یہیں میں  
مرتدین کے خلاف جہاد میں حصہ لیا۔ ان کے پاس سے ایک عیسائی گزر، جس کا نام  
بند قون تھا، تو آپ نے اسے اسلام کی دعوت دی۔ اس نے حضور ﷺ کے متعلق غلط  
جملہ استعمال کیا۔ آپ اسے پکڑ کر والی مصر حضرت عمرو بن العاص کے پاس لے گئے۔ والی  
مصر نے نصاریٰ کو بلایا اور فرمایا کہ ہم انہیں عمدہ دے چکے ہیں۔ حضرت عرفہ نے فرمایا:

”معاذ اللہ“ کیا ہم نے ان کا اس لئے عمدہ ذمہ لیا کہ یہ ہمیں اللہ  
اور اس کے رسول ﷺ کے متعلق ایذا دیں۔ ہم نے تو صرف یہ ذمہ  
لیا ہے کہ ہم ان کے درمیان اور ان کے کنائس (عمہادت گاہوں) کے

درمیان کوئی مداخلت نہیں کریں گے یعنی اپنی عبادت گاہوں میں وہ جو چاہیں کریں اور ہم نے اس بات کا ذمہ لیا کہ ہم ان پر ان کی استطاعت سے زیادہ کوئی بوجہ نہیں ڈالیں گے اور ان کی جان و مال اور عبادت گاہوں کی حفاظت کریں گے، نیزان کے درمیان اور ان کے احکام کے درمیان کوئی مداخلت نہیں کریں گے۔ مگر یہ کوئی مقدمہ ہمارے پاس نہیں تو ہم ان کے درمیان اللہ کے احکام کے مطابق فیصلہ کریں گے۔"

حضرت عمرو بن العاص " نے فرمایا: "صدقۃ" آپ نے سچ کہل (رواہ الطبرانی فی

(الاویس)

دوسری روایت بھی اسی کتاب کے اسی صفحہ پر حضرت عمر بن امیہ سے ہے۔ فرماتے ہیں کہ میری ایک بیٹے مشرک کہ تھی اور حضور ﷺ کے متعلق سب و شتم کرتی، تو آپ ایک دن تکوار لے کر آئے اور اسے قتل کر دیا، تو آپ کے بھانجوں نے جنحہ و پکار کی اور کہا کہ بت سے لوگ ایسے ہیں جن کے ماں باپ مشرک ہیں اور ان میں سے کسی کو قتل نہیں کیا گیا نیز ہم اپنی ماں کے قاتل کو جانتے ہیں۔ حضرت عمرؓ کو خطرہ لاحق ہوا کہ کہیں کوئی بے حناہ قتل کر دیا جائے تو آپ حضور ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوئے اور سارا واقعہ بیان کیا۔

حضور ﷺ نے فرمایا کہ "تو نے اپنی بیٹے کو قتل کیا؟" جواب دیا: "جی ہاں۔" فرمایا: "کیوں؟" کہا کہ: "آپ ﷺ کے متعلق نازبا الفاظ کہہ کر مجھے ایذا دیتی تھی۔" تو رحمت عالم ﷺ نے مقتولہ کے لذکوں کو طلب کیا اور ان سے پوچھا، تو انہوں نے بے حناہ آدمی کو قاتل قرار دیا، تو آپ نے پورے معاملہ سے مطلع فرماتے ہوئے ان کا خون معاف کر دیا۔ (رواہ الطبرانی)

جناب عرفہ نے جب اپنا نظریہ پیش کیا تو حضرت عمرو بن العاص " کا "صدقۃ" کہنا اس بات کی دلیل ہے کہ آنحضرت ﷺ کو ایذا پہنچانا اور اس طرح مومنین کو ایذا پہنچانا ناقابلِ معافی جرم ہے۔ حضرت عمر بن امیہ کا اپنی بیٹے کو قتل کر دیا اور حضور ﷺ کا ان کی بیٹے کے خون کو ہدر قرار دیا اس بات پر دلیل ہے کہ شاتم رسول واجب القتل ہے، خواہ مسلمان ہو یا ذمی۔

مذکورہ بالا روایات، نیزان تمام روایات سے، جو دیگر علماء نے پہلے پیش کیں، یہ

بات ثابت ہوتی ہے کہ ان حضرات نے شتم رسول ﷺ کو کفری نہیں قرار دیا، بلکہ حد قرار دیا اور کسی نے بھی شامم سے استتابت نہیں کی، لہذا ثابت ہوا کہ شامم خواہ مسلمان ہو یا غیر مسلم، اس سے توبہ نہیں کرائی جائے گی، بلکہ اسے حد اُقتل کیا جائے گا۔

اس مقام پر عرض کرونا مناسب ہو گا کہ استتابت اور توبہ کی اجازت دے دی جائے تو نبی اکرم ﷺ کی حرمت سے لوگ کھینے لگیں گے۔ العیاذ باللہ سب و شتم کریں گے اور یہ جان کر کہ توبہ کرنے سے حد سے فتح جائیں گے، توبہ کر لیں گے۔ اس طرح ان کی جرأت بڑھے گی۔ علامہ احمد فتحی بھٹی نے اپنی کتاب "السیاستہ الجنائیۃ فی الشریعتہ الاسلامیۃ" طبع قاہرہ ۱۹۶۵ء ص ۱۴۰ پر مرحوم ڈاکٹر محمد یوسف موسیٰ کے حوالے سے لکھا ہے:

"جب ہم توبہ کرنے والے کو "حد" معاف کرنا شروع کر دیں، گویا کہ ہم بہت سے ایسے لوگوں کو معاف کریں گے جو زبان سے وہ بات کرتے ہیں جو ان کے دلوں میں نہیں ہوتی، تو اس وقت حدود اللہ صالح ہو جائیں گے اور مجرم محارم اللہ کو توزنے کی جرأت کریں گے اور یہ کہتے رہیں گے تبنا و انبنا الی اللہ ہم نے توبہ کر لی اور اللہ تعالیٰ سے اس بارے میں رجوع کر لیا ہے۔"

لہذا شامم رسول ﷺ کے لئے قرآنی آیات، احادیث، اجماع صحابہ اور مصالح زمانہ کے تحت استتابت کی اجازت نہیں دی جاسکتی اور وہ واجب القتل ہے۔

احادیث اور اجماع کے باعث جملہ فقہاء امت کا بھی اس امر پر اجماع ہے کہ شامم رسول ﷺ قتل کیا جائے گا اور اس سے توبہ نہیں کرائی جائے گی، نہ اس کی توبہ قبول کی جائے گی۔ حوالے کے لئے ملاحظہ ہو۔

(ابن المحمّام فتح القدر ج ۴، ص ۴۰۷، طبع مصر)

امام ابن عابدین فرماتے ہیں نبی کریم ﷺ پر سب و شتم کرنے والے کو بطور حد قتل کیا جائے گا اور اس کی توبہ قبول نہیں کی جائے گی، کیونکہ حد توبہ کرنے سے ساقط نہیں ہوتی۔

انہوں نے علامہ مجید الدین کا یہ قول بھی نقل کیا ہے:  
سب و شتم کرنے والے کے متعلق فتاویٰ برازیہ میں مذکور ہے کہ جو آدمی حضور

صلی اللہ علیہ وسلم یا کسی اور نبی کی شان میں گستاخی کرے اے "حدا" قتل کیا جائے گا اور اس کی توبہ بھی قبول نہیں کی جائے گی، چاہے گرفتاری اور گواہی کے بعد توبہ کر لے یا اس سے پہلے از خود توبہ کر لے اس لئے کہ یہ حد داجب ہے، جو توبہ سے ساقط نہیں ہوتی اور اس میں کسی کے اختلاف کا تصور بھی نہیں کیا جاسکتے۔ اس لئے کہ ایسی حد ہے جس سے "حق العباد" متعلق ہیں اور حق العباد توبہ سے معاف نہیں ہوتے، جیسا کہ "حد قذف" اور یہی امام اعظم اور حضرت ابو بکر صدیقؓ کا نزہہ ہے اور اسی پر آج تک علماء روم فتویٰ دیتے چلے آئے ہیں۔

علامہ محی الدین خنی لکھتے ہیں:

گستاخ رسول ﷺ کے قتل کا وجوب اس پر مبنی ہے کہ علیٰ قتل حضور ﷺ کو ایذا پہنچانا ہے اور آپ کے سب سے آپ کی امت کو ایذا پہنچانا ہے اور یہ حق العبد ہے اور لفم و ضبط کو برقرار رکھنے اور ارتاد سے حفاظت کا ذریعہ ہے۔ یہ امام صاحب اور آپ کے ساتھیوں کا مسلک ہے اور توبہ سے حقوق اللہ ساقط ہو جاتے ہیں لیکن حقوق العباد آدمی کی زندگی میں اس کی رضا سے معاف ہوتے ہیں۔ اسی لئے حضور ﷺ نے اپنی زندگی میں ابتداء اسلام میں بہت سے ایسے کیس معاف فرمادیئے، بتعاضاً حکمت و مصالح، لیکن آپ کی رحلت کے بعد آپ کی طرف سے کوئی دلیل رضا نہیں پائی جاتی۔

یعنی طور پر لذماً آپ کے بعد آپ کے گستاخ کو قتل کیا جائے گا۔

ان سارے دلائل کا خلاصہ یہ ہے کہ چونکہ سب انبیٰ ﷺ میں حق اللہ کے ساتھ حق العبد بھی شامل ہے اس لئے یہ مکملہ توبہ سے معاف نہیں ہو سکتے۔

آیات قرآنی، احادیث رسول، اجماع صحابہ اور اجماع فقہاء کے مقابلے میں استتابت (یعنی توبہ) کا ایک قول امام ابو حنیفہ سے ملتا ہے۔ لیکن یہ اصول فقہ کا ایک قاعدہ ہے کہ اگر اجماع صحابہ اور اجماع ائمہ بخلاف ایک قول ابی حنیفہ کامل جائے تو امام صاحب کے اس قول کو ترک کر دیا جائے گا جو مذکورہ اجماعات کے خلاف ہو اور اس قول کو ترجیح دی جائے گی جو اجماعات کا مسوید ہو۔ اس طرح ایک مسئلہ پر فقہاء امت کا اجماع منعقد ہو جائے گا۔

میرے خیال میں عدم استتابت کے قول کو قول حکم اور استتابت کے قول کو قول شاذ قرار دینا ہو گا۔ اسی لئے موطا امام مالک طبع قاہرہ 1967ء ص 310 پر امام احمد کا یہ قول

منقول ہے:

و ان لم يطمع (عجم) في ذالك ولم يسأله المرتد فقتله  
فلا بأس بذالك كله۔

مزید آنکہ خود امام اعظم "نے فرمایا کہ اگر تمہیں میرا کوئی قول حدیث رسول ﷺ کے خلاف نظر آئے تو میرے قول کو دیوار پر دے ما رو اور حدیث پر عمل کرو۔ اس اصول کے تحت بھی چونکہ امام صاحب کی دوسرے رائے یعنی استتابت حضور ﷺ کے قول، فعل اور تقریر سے متصادم نظر آتی ہے، اس لئے میری رائے یہی ہے کہ امام کے استتابت والے قول کو ترک کر کے عدم استتابت والے قول کو قبول کرنا چاہئے اور شامِ رسول کو قتل کر دینا چاہئے اور اسے توبہ کرنے کا ہرگز موقع نہ دینا چاہئے۔

ذکورہ بالا بیان تو صراحتاً شتم کے بارے میں کہا گیا ہے، اگر کوئی شخص کنایتا اشارتاً بھی سب و شتم کرتا ہے یا اس کے کلام میں شتم کا داہمہ بھی پایا جاتا ہے تو اس کے لئے علامہ محی الدین حنفی نے لکھا ہے:

"اگر کوئی شخص صراحتاً حضور ﷺ کی حرمت کا انتباہ نہیں کرتا بلکہ کنایتا ایسا کرتا ہے تو حاکم کو چاہئے کہ کلام کے ساق و ساق، قرآن، اس آدمی کے حالات، نظریات، مشورہ اور دیگر اقوال و تصانیف و اعمال کو پیش رکھ کر فیصلہ کرے تاکہ ایسا نہ ہو کہ "يقولون بافواههم ما ليس في قلوبهم" والی صورت پیدا ہو۔ ایسی صورت میں قرینہ قاطع سے کام لینا چاہئے۔"

### قرینہ قاطع:

یہ ایسی علامت کو کہا جاتا ہے جو یقین کی حد تک پہنچ جائے، مثلاً ایک آدمی ایک خالی مکان سے لکھتا ہے جو کہ خوف زدہ اور مدهوش ہے اور اس کے ہاتھ میں چھری بھی ہے، جو خون آلود ہے اور مکان میں جا کر دیکھا گیا تو ایک آدمی اسی وقت ذبح کیا ہوا موجود ہے اور اس شخص کے قاتل ہونے میں کسی قسم کا اشتباہ نہیں ہو سکتا اور نہ ہی احتمالات وہیہ کو جگہ دی جاسکتی ہے کہ مقتول نے خود اپنے آپ کو قتل کیا ہو۔ تو اگر کسی قتل کے مقدمہ میں قرینہ قاطع حکم کی بنیاد بن سکتا ہے تو انتباہ حرمت رسول اللہ ﷺ کے

معاملے میں بھی اسے استعمال کیا جا سکتا ہے۔

ایک صورت میں حالات زمانہ اور مقتضیات عد کے تحت جس طرح "امرۃ معلقة" کے مسئلے میں ہمارے علماء نے اصول تلفیق پر عمل کر کے امام مالک کے مذہب پر فتویٰ دیا ہے اسی طرح اس وقت، جب کہ ہمارا ملک نظریاتی بحران میں جلا ہے اور پاکستان میں غیر ملکی طاقتیں اپنے ایجنسیوں کے ذریعے پاکستان کی نظریاتی سرحدوں کو پامال کرنا چاہتی ہیں اور اس مملکت خداداد کو لادینیت کی جھوٹی میں ڈال دینا چاہتی ہیں، قرآن و سنت کی برطلا تفحیک ہو رہی ہے بلکہ ایک مرتبہ پاکستان کی پارلیمنٹ نے یہاں تک کہہ دیا کہ یہ پرانی کتاب اس دور میں نہیں چل سکتی، نہ اس میں ہمارے مسائل کا حل ہے۔ دن رات مختلف لادینی جماعتیں پاکستانی عوام کو دین سے برگشتہ کرنے میں مصروف ہیں، اللہ اس دن رائے کے طور پر بھی مصالح مرسلہ کا یہ تقاضا ہے کہ چھوٹے سے چھوٹے ایسے سوراخ کو بھی بند کر دیا جائے، جس سے شریعت یا صاحب شریعت کی حرمت کی اہانت ہوتی رہے گی ورنہ سنگ رابستہ سنگ را کشarde والی کیفیت پیدا ہو گی اور جس ایسے غیرے کامی ہا ہے گا، شریعت اور صاحب شریعت کا انتباہ کرتا پھرے گلے

اندک پیش تو گفتتم غم دل تریدم  
کہ تو آزردہ شوی ورنہ خن بیار است

## مولانا عبد المالک کاندھلوی (مرحوم)

مولانا کاندھلوی مرحوم کا تعلق علمائے دیوبند سے تھا اور جامعہ اشرفیہ لاہور کے شیخ الحدیث رہے ہیں اور حکیم الامت مولانا اشرف علی تھانوی کے متولیین میں سے ہیں۔ شامتم رسول ﷺ کے لئے قرآن و حدیث اور فقہ کی روشنی میں سزاۓ موت تجویز کرتے ہیں۔

### شامتم رسول ﷺ کی سزا قتل ہے:

اممہ امت کے تمام فقہاء اور ائمہ مفسرین اور محدثین کا فیصلہ ہے کہ توہین رسول اللہ ﷺ کی سزا موت ہے۔ امام قرطبی نے اپنی تفسیر میں اور ابو بکر بن عربی نے کتاب ”احکام القرآن“ میں صراحت کے ساتھ لکھا ہے کہ قرآن اور رسول خدا ﷺ کی توہین اور تمسخر ایسا کفر ہے کہ جس کے بارے میں امت نے کبھی کوئی اختلاف نہیں کیا۔ قاضی عیاض نے کتاب الشفاء، تعریف حقوق المصطفیٰ میں یہی فتویٰ دیا ہے۔

اسحاق بن راہویہ فرماتے ہیں: اگر کسی شخص کی زندگی میں اگر صرف ایک مرتبہ یہ بات پیش آئے یا اس کی کتاب اور تحریر میں ایک بھی جملہ ایسا پایا جائے، وہ بھی اسی سزا کا مستحق ہے اور شیخ الاسلام کے اس فیصلے سے بھی یہ بات واضح ہو گئی کہ توہین رسالت کا درجہ قتل چیغبر کے برابر ہے اور جو چیز قتل کے برابر شمار کی جائے، شریعت کے قانون میں اس پر قتل کی سزا جاری کرنے میں کیا تردود ہو سکتا ہے۔

علامہ شامی جن کا فتویٰ امت مسلمہ میں سند شمار کیا گیا اور اسلامی عدالتیں ان کے فتویٰ پر عمل کرتی رہیں۔ انہوں نے اپنی کتاب میں اس موضوع پر ایک مستقل باب لکھا جس میں کئی فصلیں ہیں۔ ان میں سے ایک فصل کا تعلق توہین رسول اللہ ﷺ کے ارتکاب کرنے والے کے واجب القتل ہونے سے ہے، چنانچہ وہ اپنی اسی کتاب میں امام تقی الدین ابوالحسن علی ابن کافلؑ سے ان کی کتاب ”الیف المسلول علی من سب الرسول ﷺ“ سے نقل کرتے ہیں کہ امت مسلمہ کا اس بات پر اجماع ہے کہ جو بھی شخص آخر پر مسخرت ﷺ کی شان میں توہین کرے، اس کی سزا قتل ہے اور ثابت کیا کہ یہ ائمہ اربعہ کا نہ ہب ہے۔ امام ابوحنیفہ اور ان کے اصحاب اور سفیان ثوری، شام و عراق

اور مصر کے تمام قاضیوں اور منسیوں کا یہ فتویٰ عدالتوں میں نافذ و جاری رہا۔ ان نقول اور حوالے سے یہ چیز نہایت واضح طور پر ثابت ہو گئی کہ توہین رسول کے مرتكب شخص کے بارے میں تکریخ اسلام میں کبھی کوئی اختلاف نہیں پایا گیا اور صحابہ کے عمل سے بھی اس بات کا ثبوت ملا کہ انہوں نے ایسے مجرم کو سزاۓ موت دی اور آنحضرت ﷺ نے اس کی توثیق فرمائی اس موقع پر ہم یہ بات واشکاف لفظوں میں کہنا چاہتے ہیں کہ اگر عدالتی سطح پر کسی ایک عدالت کا کسی مقدمہ میں فیصلہ نظریہ قرار دیا جاتا ہے اور اس پر عدالتیں نظریہ قرار دے کر فیصلے کرتی ہیں، تو کیا وجہ ہے کہ امت مسلمہ کا اجماع تمام ائمہ کا اجماع اور سب سے بڑھ کر بارگاہ رسول اللہ ﷺ سے صادر شدہ فیصلہ ہماری عدالت نہ مانے اور اس کے مطابق اس جرم کی سزا، سزاۓ موت تسلیم نہ کرے۔ ہم اسی صورت میں یہ کہنے پر مجبور ہوں گے کہ اسلامی ملک کی عدالت اللہ اور اس کے رسول کے فیصلہ اور امت کے اجتماعی فیصلہ کو تسلیم کرنے کے لئے تیار نہیں ہے۔ ہم اپنے اس مدعایوں کا ثابت کرنے کے لئے سب سے پہلے قرآن مجید کی آیت پیش کرتے ہیں۔ قرآن کریم کی یہ واضح ترین آیت:

ملعونین اینما ثقفو اخذوا و قتلوا تقیلا (سورہ احزاب)

یہ الفاظ وضاحت کے ساتھ اس قانون الی کو بیان کر رہے ہیں کہ ایسے ملعون مجرمین کی معافی کسی طرح ممکن نہیں ہے، جہاں پر بھی طیں اور جس طرح ان پر قابو پایا جائے کے ان کو کپڑا جائے اور ان کو قتل کیا جائے۔  
قرآن کریم نے منافقین کا کروار اور ان کی گستاخیوں کا ذکر کرتے ہوئے یہ واقعہ ذکر کیا:

يقولون لعن رجعوا الى المدينة ليخرجن الاعز منها  
الاذل ولله العزة ولرسوله وللمؤمنين ولكن المنافقين لا  
يعلمون (سورۃ منافقون: 8)

یہ بات اس وقت پیش آئی جب کہ آنحضرت ﷺ غزوہ بنی مصلق سے واپس لوٹ رہے تھے، تو منافقوں کے سردار عبد اللہ بن ابی سلول اور اس کے ساتھیوں نے آپس میں اس قسم کی محنگوکی تھی تو ابین ابی سلول کے بیٹے، جو صحابی تھے، ان کو جب اس بات کا علم ہوا تو اپنے باپ کی گروپ پر تکوار لے کر سوار ہوئے اور یہ کہا کہ اگر تو نے یہ بات

کہی ہے تو میں ابھی تجوہ کو قتل کرتا ہوں ورنہ تو اس چیز سے توبہ کر اور اقرار کر کہ تو خود ذیل ہے، اللہ اور اس کا رسول ﷺ عزت والا ہے۔ حافظ ابن کثیر نے اس قصہ کو اپنی تفسیر ابن کثیر ج 4، ص 372 پر بیان کیا ہے۔

ایک روایت میں یہ لفظ ہیں کہ انہوں نے آنحضرت ﷺ سے یہ عرض کیا کہ یا رسول اللہ ﷺ آپ مجھے اجازت دیں کہ میں اپنے باپ کا سر قلم کر کے آپ ﷺ کی خدمت میں لاوں۔ قرآن حکیم کی اس آیت سے واضح ہوا کہ اگر کوئی منافق تنہائی میں بھی آنحضرت ﷺ کے متعلق صرف اتنی سی بات کرے کہ پیغمبر اور اس کے ساتھی ذیل ہیں، عزت والے نہیں، تو اس کو مستحق قتل شمار کیا گیا۔

## کیا شامِ رسول ملیٰ علیہ السلام کی توبہ قابل قبول ہے؟

پروفیسر ڈاکٹر طاہر القادری  
یہ مضمون ڈاکٹر صاحب موصوف کے مقالہ وفاقی شرعی عدالت کے کتابچہ سے مأخوذه ہے جو ان کے ادارہ کی جانب سے موصول ہوا۔

پروفیسر ڈاکٹر طاہر القادری پاکستان اور بیرون پاکستان کی ایک معروف علمی اور دینی شخصیت ہیں۔ فیڈرل شریعت کورٹ میں صاحب موصوف نے صدر اور حکومت پاکستان کے خلاف توہین رسالت کی سزا کے بارے میں ہماری شریعت پیشن اور اس میں اثنائے گئے نکات کی اور ہماری آئینی اور قانونی بحث کی نہ صرف مکمل تائید اور حمایت کی بلکہ اپنے منطقی زور استدلال سے عدالت کی بھی پوری قوت کے ساتھ معاونت کی مگر رقم المعرف اور معاونین علمائے عدالت کا پروفیسر صاحب موصوف سے جرم توہین رسالت کے سلسلہ میں صرف "نیت" اور "ارادے" (Intention And Motive) کے مسئلہ پر دیانت دارانہ اور تحقیقی اختلاف رہا ہے۔ جس کا ذکر ہم نے مقالہ کے آخر میں کر دیا ہے۔

**گستاخ رسول ملیٰ علیہ السلام اور مسئلہ توبہ:**

رسالت مآب ملیٰ علیہ السلام کے گستاخ کا وجود اس لائق نہیں کہ وہ زمین پر موجود رہے بلکہ اسے فی الفور واصل جنم کرنا ضروری ہوتا ہے۔

سیدنا فاروق اعظم "کا عمل اس پر شاہد عادل ہے کہ انہوں نے جب دیکھا کہ اس شخص کو محبوب خدا ملیٰ علیہ السلام کا فیصلہ منظور نہیں تو انہوں نے اسے توبہ کرنے کے لیے نہیں کہا بلکہ فی الفور اندر سے تکوار لا کر اس کا سرتن سے جدا کر دیا۔ اس پر اللہ اور اس کے رسول ملیٰ علیہ السلام نے بھی یہ نہیں فرمایا کہ اسے توبہ کا موقع فراہم کیا جانا چاہیے تھا بلکہ ان کے فعلے کے تھیں فرماتے ہوئے یا قیامت امت مسلمہ کو سنت فاروقی پر عمل کرنے کے حکم دیا بلکہ اسے ایمان کی علامت قرار دیا۔ اس بارے میں کسی دلائل امام ابن تیمیہ " کے مضمون میں تفصیل کے ساتھ آچکے ہیں۔ اس لئے ان کا یہاں اعادہ نہیں کیا گیا۔

عبداللہ بن سعد بن ابی سرح رسالت مآب ملیٰ علیہ السلام کو اذیت پہنچانے کے بعد جب تائب ہو کر آپ ملیٰ علیہ السلام کا باوجود آپ ملیٰ علیہ السلام نے اس

سے ملاقات نہ فرمائی بلکہ تاخیر فرمائی تاکہ ہمیں مسلمان اسے قتل کر دے۔  
شیخ ابن تیمیہ اس روایت کے نقل کرنے کے بعد لکھتے ہیں۔

آپ ﷺ کا یہ عمل اس بارے میں نص ہے کہ اس کی توبہ پر قبول نہیں ہوئی۔

اگر اسے فی الفور قتل نہ کیا جاسکے اور وہ توبہ کر لے تو اس کی توبہ پر توجہ نہیں دی جائے گی بلکہ اس پر حد جاری ہوگی جس طرح دیگر جرائم میں ہوتا ہے۔  
اس سلسلہ میں فقہاء اسلام کی تصریحات ملاحظہ ہوں۔

### فقہاء اسلام کی تصریحات:

فقہاء اسلام کی تصریحات میں امام شافعی، امام ابن حام کی ان آراء کا حوالہ یہاں درج نہیں کیا گیا جن کا ذکر مولانا سعید احمد کاظمی کے مضمون میں آچکا ہے ان کے علاوہ فتاویٰ درج ذیل ہیں۔

(1) امام صدر الشیعہ حنفی کا فتویٰ بھی ہے۔

”هم اس کی توبہ اور دوبارہ اسلام لانے کو قبول نہیں کریں گے بلکہ اسے قتل کر دیں گے۔

”اس کی توبہ نہ اللہ کے ہاں قبول ہے اور نہ لوگوں کے ہاں اور اس کا حکم سوائے قتل کے کچھ نہیں۔ اس پر تمام متاخرین علماء کا اجماع ہے اور یہی رائے اکثر حنفیین کی بھی ہے۔ (خلاصہ الفتاویٰ، 386:4)

### گستاخ رسول کا حکم دیگر مرتدین سے الگ ہے:

گستاخ رسول گستاخی کی وجہ سے مرتد ہو جاتا ہے مگر چونکہ اس کا جرم دیگر جرائم سے بڑھ کر ہے کیونکہ اس نے اس ہستی کی ناموس و عزت پر ہاتھ ڈالا جو اس کائنات میں سب سے بڑھ کر ہے۔ لذا یہ جرم دیگر مرتدین کے جرم سے زیادہ سُکھیں تر ہے۔ یہی وجہ ہے کہ دیگر مرتدین پر اسلام پیش کیا جائے گا اور اگر وہ اسے قبول کر لیں تو ان کو چھوڑ دیا جائے گا مگر گستاخ رسول پر اسلام بھی پیش نہیں کیا جائے گا۔ یہ معاملہ حضور ﷺ کی خصوصی تعظیم و توقیر سے متعلق ہے اور غیرت ایہ کا تقاضا اپنے محظوظ ﷺ کے لئے ایسا ہی ہے۔

(4) امام بن نجم حنفی رسالت آب ملکہ کی گستاخی کرنے والے شخص کو مرتد قرار دیتے ہوئے لکھتے ہیں کہ دیگر مرتدین سے اس کا حکم جدا ہے کیونکہ دیگر مرتدین کی توبہ قبول کی جائے گی مگر گستاخ رسول کی توبہ قابل قبول نہیں۔

”ہر ارتاد برابر ہوتا ہے اگر مرتد اسلام کی طرف راغب ہو جائے تو اسے چھوڑ دیا جائے گا مگر اس سے کچھ مسائل مشتبی ہیں ان میں پہلا یہ ہے کہ جو گستاخ رسول ہو اسے نہیں چھوڑا جائے گا اور ایسے شخص کی توبہ قبول نہیں کی جائے گی۔“ (بخاری نق، 135:5)

(5) امام شافعی ایسے شخص کے جرم ارتاد کو دیگر مرتدین کے جرم سے زیادہ سمجھنے تر قرار دیتے ہوئے لکھتے ہیں۔

”شام رسول ملکہ کا ارتاد دوسرے ارتاد کی طرح نہیں کیونکہ دیگر ارتاد انفرادی عمل ہوتے ہیں اور ان میں کسی دوسرے کا حق متعلق نہیں ہوتا، اس لئے اس کی توبہ قابل قبول ہوتی ہے مگر شام اگر توبہ کر لے تو بھی صحیح ذہب کے مطابق بطور حد قتل کیا جائے گا۔“ (صحیح حادیہ، 157)

(6) امام ابن تیمیہ لکھتے ہیں:  
”حضور ملکہ کو سب و شتم کرنا اسلام سے اعراض (ارتاد) کی نسبت بدرجہ ہابدتر ہے۔ (الصارم المسلول: ۸۹۲)

گستاخ رسول زندیق ہے اس کا عمل قابل معافی نہیں:

(7) امام خیر الدین رملی حنفی فتاوی بزاہیہ میں رقطراز ہیں۔  
”شام رسول کو بہر طور حد قتل کرنا ضروری ہے۔ اس کی توبہ بالکل قبول نہیں کی جائے گی خواہ یہ توبہ گرفت کے بعد ہو یا وہ اپنے طور پر تائب ہو جائے کیونکہ ایسا شخص زندیق کی طرح ہوتا ہے جس کی توبہ قابل توجہ ہی نہیں (اور یہ بات بھی ذہن نشین رہے کہ اس میں کسی مسلمان کے اختلاف کا تصور بھی نہیں کیا جاسکتے۔ اس جرم کا تعلق حقوق العباد سے ہے یہ صرف توبہ سے ساقط نہیں ہو سکتا جس طرح دیگر حقوق

(چوری، زنا) توبہ سے ساقط نہیں ہوتے اور جس طرح حد تہمت توبہ سے ساقط نہیں ہوتے۔ یعنی سیدنا ابو بکر، امام اعظم، اہل کوفہ اور امام مالک کا نہ ہب ہے۔ (تبیہہ الولۃ والکام: 328)

علماء اور عدالت پر لازم ہے کہ وہ رسالت مآب ملٹیپلیکیت کی عزت کے پیش نظر ایسے شخص کے قتل کا حکم جاری کریں۔

(8) امام محمد بن عبد اللہ صاحب سورہ الابصار عدم قبول توبہ کے بارے میں فرماتے ہیں۔

”میری رائے کے مطابق یہی قول قوی ہے کہ جو شخص صاحب شرع کو برداشتہ ہے، اس کی توبہ قبول نہیں کی جائے گی۔ فتویٰ اور قضاۓ صورت میں حضور ملٹیپلیکیت کے مرتبہ کے پیش نظر علماء اور عدالت پر لازم ہے کہ وہ اس کے قتل کا حکم دیں۔

کوئی عدالت یا حکومت اس سزا کو معاف نہیں کر سکتی؟:

آخری بات یہ ہے کہ کیا کوئی عدالت یا حکومت اس کو معاف کر سکتی ہے؟  
گستاخ رسول کا قتل بطور حد لازم ہے اور حد کو کوئی ساقط نہیں کر سکتا۔ حد کی تعریف ہی یہی ہے کہ اس میں انسان کوئی تغیر و تبدل نہیں کر سکتا بلکہ یہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے مقرر ہوتی ہے۔ عدالت اور حکومت پر اس کا اجراء لازم ہوتا ہے اس کو ساقط کرنا کسی کے اختیار میں نہیں۔ (1)

(2) یہ حضور ملٹیپلیکیت کا حق ہے کہ آپ ملٹیپلیکیت کے سوا اسے کوئی معاف نہیں کر سکتا جس طرح دیگر افراد کے حقوق وہی معاف کر سکتے ہیں۔  
امام خیر الدین اسی طرف توجہ دلاتے ہوئے رقمطر از ہیں۔

”شام رسول کا قتل بطور حد لازم ہے جو توبہ سے ساقط نہیں ہو سکتا اور اس بارے میں کسی مسلمان کے اختلاف کا تصور بھی نہیں کیا جاسکتا۔ یونہ یہ ایسا حق ہے جس کے ساتھ عبد خاص (حضور ملٹیپلیکیت) کا حق متعلق ہے اس لئے فقط توبہ سے ساقط نہیں ہو گا جیسے دوسرے لوگوں کے ہر قسم کے حقوق کے لئے خود حق دار کا معاف کرنا ضروری

ہے)۔" (تنبیہہ الولۃ و الدکام 33)

جب زنا، چوری اور شراب جیسے جرائم پر لا گو حد کوئی عدالت اور حکومت منسوخ نہیں کر سکتی اور نہ ہی اس کے ارتکاب کرنے والے کو معاف کر سکتی ہے تو پھر اتنے عظیم جرم کی سزا کو کیسے معاف کیا جاسکتا ہے۔

### نوت مصنف:

پروفیسر صاحب موصوف نے وفاقی شرعی عدالت میں بیان دیتے ہوئے بتایا تھا کہ دشام رسول ﷺ کے سلسلہ میں گستاخ رسول ﷺ کی "نیت" (Intention) کو دیکھنے کی قطعاً ضرورت نہیں۔ اس سے یہ تاثر پیدا ہوتا ہے کہ طزم کو صفائی کا موقع دیئے بغیر سزا دی جائے گی۔ اسلام میں طزم کو اپنے دفاع اور صفائی کا پورا حق دیا گیا ہے۔ صفائی کا موقع دینے سے "نیت" "قصد" اور "ارادے" کا مسئلہ خود بخود حل ہو جاتا ہے۔ واللہ اعلم

## مولانا صلاح الدین یوسف کا سلفی اور فقی نقطہ نظر

مولانا صلاح الدین یوسف جماعت اہل حدیث کے معروف سکار اور فیڈرل شریعت کوٹ کے مشیر اور ہفت روزہ "الاعظام" کے مدیر اعلیٰ بھی ہیں۔ مولانا نے شام رسول کی سزا نے موت کے بارے میں قرآن و حدیث اور فقہ کی روشنی میں تحریری بحث داخل کرتے ہوئے رقم کے موقف کی تائید کے کرتے ہوئے لکھا ہے:

درخواست گزار اور اس پر دستخط کرنے والے علماء کا یہ موقف بالکل صحیح اور درست ہے۔ یہ مسلمہ فی الواقع قرآن و حدیث کی نصوص صریحہ اور اجماع امت سے ثابت ہے، جس کی ضروری تفصیل رٹ پیش میں بھی موجود ہے۔ قبل اس کے کہ رقم بھی اس سلسلے میں کچھ گزارشات پیش کرے، مناسب معلوم ہوتا ہے کہ پہلے زیر بحث دفعات کی غیر معقولیت کو واضح کر دیا جائے۔

تعزیرات پاکستان میں درج دفعات میں جو سزا توہین رسالت مآب ملٹیپلیکیٹ پر رکھی گئی ہے، وہ آپ ملٹیپلیکیٹ کی شان رفع سے بہت فروتنہ ہے۔ حالانکہ یہ ایک مسلمہ اصول ہے کہ سزا کی نوعیت جرم کی نویعت کے مطابق ہونی چاہیے۔ کم تر جرم پر ہلکی سزا اور سخت جرم پر سخت سزا۔ لیکن ہلکے اور سخت دونوں قسم کے جرائم پر یہاں سزا یکسر غیر معقول ہے۔ یہی غیر معقولیت تعزیرات پاکستان کی دفعات مذکورہ میں پائی جاتی ہے جس کا ازالہ کرنا اور اسے معقول بناانا انتہائی ضروری ہے۔

نبی اکرم ملٹیپلیکیٹ کی توقیر و حکمیم اور تعظیم و محبت بھی اسی طرح جزو ایمان ہے جس طرح آپ ملٹیپلیکیٹ کی اطاعت فرض و لازم ہے۔ آپ ملٹیپلیکیٹ کی عظمت و بزرگی کے متعلق بجا طور پر کہا گیا ہے۔

کائنات میں آپ ملٹیپلیکیٹ کی حیثیت سید البشر کی بھی ہے اور خیر البشر کی بھی ملٹیپلیکیٹ۔ اسکی بزرگ ترین ہستی کی توہین کی مستغل سزا سے تعافل و اعراض ناقابل فہم ہے اور اس کے استہزا اور استخفاف کو دیگر ذوات مقدمہ کے استہزا اور استخفاف کے برابر سمجھ کر سب کی یہاں سزا مقرر کرنا عجیب سی بات ہے۔ حالانکہ عام لوگوں کو سب و شتم کرنا اگر اشم و معصیت ہے تو نبی کرم ملٹیپلیکیٹ کی نسبت ایسا راوی اختیار کرنا کفر و محاربہ ہے اور ارتداد و زندقة، بلکہ شیخ الاسلام [Marfat.com](http://Marfat.com) بھی بذا جرم قرار دیا

—

ان کے فتویٰ کا خلاصہ یہ ہے کہ رسول ﷺ کو شتم کرنا ارتادو سے بھی بڑا جرم ہے۔ اس لئے کہ مرتد کو تو پھر بھی توبہ کرنے کا موقع دیا جاتا ہے، جب کہ رسول اللہ ﷺ کو سب کرنے والے کو رسول اللہ ﷺ اور آپ کے اصحاب نے توبہ کا موقع دیے بغیر ہی قتل کر ڈالا۔ جس سے معلوم ہوا کہ شاتم رسول کا کفر مرتد سے کیسی بوجہ کر ہے، اس لئے اس کا قتل بھی اس سے اولیٰ ہے۔

علاوہ اذیں رسول اللہ ﷺ اور استخفاف ایسا مجرد معاملہ نہیں ہے کہ جس کا تعلق صرف آپ کی ذات گرامی سے ہی ہو، بلکہ یہ ایک ہم جتنی معاملہ ہے جس سے متعدد حقوق متاثر ہوتے ہیں۔ مثلاً آپ کی حیثیت اللہ کے فرستادہ اور بارگاہ الہی میں سب سے زیادہ محبوب اور مقرب بندے کی ہے۔ آپ ﷺ کی شان کا انکار یوں ہی ہے جیسے اس نے اللہ کے نبی ہوئے رسول کا انکار کیا اور اس کے سب سے زیادہ محبوب بندہ سے اظہار بغض و نفرت کیا۔ اسی طرح آپ پر طعن گویا اللہ کی نازل کردہ کتاب پر اور اس کے پسندیدہ دین۔۔۔ دین اسلام۔۔۔ پر طعن ہے۔ آپ کی مکحذیب اللہ کی مکحذیب ہے، جس نے آپ کو رسول بنا کر بمحیج۔ اسی طرح پوری امت مسلمہ آپ پر ایمان رکھتی ہے اور آپ سے والہانہ عقیدت و محبت رکھتی ہے۔ کیونکہ سارا دین آپ ہی کے ذریعے سے ٹالا ہے، مسلمان آپ کو اپنی جان سے بھی زیادہ عزیز رکھتا ہے، اس لئے آپ کی توہین پوری امت مسلمہ کی دل آزادی بھی ہے۔ بنا بریں رسول اللہ ﷺ کی توہین بہت بڑا جرم ہے۔ اس کی موجودہ سزا یکسر تاکافی ہے، اسے برسورت بدلتا چاہیے۔ اس کی سزا سزاۓ موت ہوتی چاہیے جیسا کہ دلائل شرعیہ کا بھی تقاضا ہے طاطھہ ہوں آیات قرآنی سورۃ التوبہ 65: الحجرات: 2۔ البقرہ: 217 قاضی ابو بکر ابن العلی لکھتے ہیں:

”نیٰ ﷺ کی عزت و حرمت آپ ﷺ کی وفات کے بعد بھی ایسے ہی ضروری ہے، جیسے آپ ﷺ کی زندگی میں تھی اور آپ کے فرمودات جو منقول ہیں، ان کی رفتہ آپ ﷺ کی وفات کے بعد ایسے ہی ہے جیسے زندگی میں آپ ﷺ کی زبان مبارک سے نکلے ہوئے الفاظ کی تھی... آپ ﷺ کا کلام بھی وحی پر بنی ہے اور قرآن ہی کی طعن تابل احرام ہے۔“

ابن العربي کی اس عبارت سے، جہاں یہ معلوم ہوا کہ نبی ﷺ کی عزت و حرمت زندگی اور موت سے قطع نظر، یہ شہ اور ہر وقت ضروری ہے، یہ بھی معلوم ہوا کہ احادیث رسول ﷺ کا احترام بھی قرآن کریم کے احترام کی طرح ضروری ہے اور اس کا استخفاف بھی قرآن کریم کے استخفاف سے کم نہیں۔ گویا احادیث رسول ﷺ کا انکار و استخفاف بھی کفر ہے۔

(3) فلا وربك لا يوم منون حتى يحكموك فيما شجر بينهم (النساء: 65)  
اس آیت کے شان نزول کے پیش نظر بھی اس آیت سے بجا طور پر یہ استدلال کیا گیا ہے کہ رسول اللہ ﷺ کا قرار دا قی احترام محفوظ رکھنے والے کا سر قلم کر دیا جانا چاہیے۔

ان آیات کے علاوہ بھی بہت سی آیات سے مسئلہ زیر بحث پر استدلال کیا گیا ہے، جس کی تفصیلات سے اہل علم آگاہ ہیں، اس لیے اب راقم شریعت اسلامیہ کے درے مأخذ حدیث نبوی ﷺ سے چند شواہد پیش کرتا ہے۔

#### احادیث رسول ﷺ:

احادیث پر نظر ڈالنے سے پہلے یہ بات بھی سمجھ لئی چاہیے کہ رسول اللہ ﷺ کی تنقیص و اہانت صرف کفر ہی نہیں، بلکہ کفر سے بڑھ کر ارتاد و محارب بھی ہے۔ جب تک کسی شخص کو رسول اللہ ﷺ سے بغض و عناد نہ ہو، وہ وہ سب رسول ﷺ ارتکاب نہیں کر سکتا۔ اس لیے کسی نام نہاد مسلمان سے اس فعل شنیع کا ارتکاب ہوتا ہے، تو اس کا مطلب یہ ہے کہ وہ مرتد ہو گیا ہے اور دین اسلام سے اس نے بغاوت کر دی ہے۔  
چنانچہ احادیث میں اسی لیے شتم رسول کی سزا وہی آئی ہے جو مرتد کے لیے ہے۔ ورنہ محس کفر کی بنا پر رسول اللہ ﷺ نے انفرادی قتل نہیں کرایا۔ حضرت ابو سفیان رضی اللہ عنہ اسلام قبول کرنے سے قبل اسلام کے شدید دشمن تھے، لیکن آپ نے ان کو قتل نہیں کروایا۔ ابو جہل اور ابو لہب، شبیہ اور عتبہ وغیرہ جیسے کچھ مخالف اسلام تھے، محتاج وضاحت نہیں۔ آپ ﷺ نے ان کے ساتھ بھی ایسا معاملہ نہیں فرمایا۔ ان کے بر عکس آپ ﷺ نے کعب بن اشرف یہودی اور ابو رافع کو بطور خاص قتل کروایا۔ ان کا جرم بھی محس یہ نہیں تھا کہ وہ ذی تھے اور انہوں نے تھف عمد کیا تھا، بلکہ ان کے قتل کی

اصل وجہ یہی تھی کہ وہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو سب و شتم کر کے تکلیف پہنچاتے تھے۔ ابو رافع یہودی کو آپ ﷺ نے قتل کرایا اور اس کی وجہ صحیح بخاری میں یہ بیان کی گئی ہے۔ کان ابو رافع یہودی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم (”کتاب المغازی“ باب 15 اور 16)

علاوہ ازیں نبی ﷺ کے عمد سعادت میں ایسے واقعات ہوئے کہ شامِ رسول کو قتل کر دیا گیا تو آپ ﷺ نے قاتل کی تصویر فرمائی اور مقتول کے خون کو ضائع قرار دیا۔

ام دلدادر یہودی عورت کے قتل کے دونوں واقعات صحیح ہیں۔ پہلے واقعہ کے راوی حضرت ابن عباسؓ ہیں اور دوسرے کے راوی امام شعبی ہیں، جو حضرت علیؓ سے روایت کرتے ہیں۔

تاہم اس میں اختلاف ہے کہ شامِ رسول ﷺ کو بغیر توبہ قتل کیا جائے یا مرتد کی طرح توبہ کا موقع دینے کے بعد توبہ نہ کرنے پر قتل کیا جائے۔ بعض آئندہ کا خیال ہے کہ سب رسول کی سزا..... قتل..... یہ حد ہے، جو توبہ سے بھی معاف نہیں ہو سکتی۔ امام ابن تیمیہؓ وغیرہ نے اسی موقف کا اثبات کیا ہے۔ بعض دوسرے آئندہ اس قتل کو بطور تعزیر بحکم ہیں، اس لئے ان کا خیال ہے کہ شامِ رسول ﷺ اگر تائب ہو جائے تو اسے قتل نہ کیا جائے۔ بہر حال اس اختلاف سے قطع نظر مذکورہ شرعی دلائل کی روشنی میں امت مسلمہ کا اس امر پر اتفاق ہے کہ شامِ رسول کی سزا قتل ہے۔  
صحابہ کرام ”کا عمل:

صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم السَّلَامُ کا طرزِ عمل بھی اگرچہ بھیچلے واقعات سے واضح ہو چکا ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے مدد مبارک میں انہوں نے شامِ رسول کو قتل کر دیا اور آپ ﷺ نے اس جرم کی اس سزا کی تصویر و توثیق فرمادی، تاہم آپ ﷺ کے دنیا سے رحلت فرمائی گئی اسی وجہ سے بھی عمد صحابہ میں شامِ رسول ﷺ کی یہ سزا برقرار رہی اور صحابہ اس کی سزا بحکم رہے، جیسا کہ سنن ابو داؤد اور نسائی کی روایت میں ہے۔

عبد صحابہ میں شامِ رسول کے قتل کے اور بھی واقعات ہیں جو احادیث و سیر کی

کتابوں میں موجود ہیں، جن سے واضح ہے کہ اس مسئلے میں صحابہ کرام کے درمیان کوئی اختلاف نہیں تھا۔

### اقوال ائمہ:

امت کے ائمہ و فقہاء کا بھی اس بارے میں اتفاق ہے، چنانچہ امام شوکانی "لکھتے ہیں:

"حدیث ابن عباس" اور حدیث شعبی" اس بات کی دلیل ہے کہ بنی ملکہ کو سب و شتم کرنے والے کو قتل کر دیا جائے گا اور ابن منذر نے شامِ رسول کے وجوب قتل پر اتفاق نقل کیا ہے... امام خطابی کہتے ہیں کہ اس فعل شنیع کا مرکب اگر مسلمان ہو تو اس کے وجوب قتل میں کوئی اختلاف نہیں۔"

اس سلسلے میں امام ابن تیمیہ نے آئمہ کرام" کے اقوال نقل کیے ہیں، جن میں سب و شتم کی مختلف نویتوں کی تفصیل بھی آجھی ہے۔

### ایک ضروری وضاحت:

یہاں ایک اور نکتے کی وضاحت بھی ضروری معلوم ہوتی ہے اور وہ یہ کہ ایک ہی گناہ پر نیت و اعتقاد کے مختلف ہونے کی وجہ سے الگ الگ احکام مرتب ہوتے ہیں، اسے لحوظ رکھنا ضروری ہے، مثلاً ایک شخص چوری کو گناہ سمجھتے ہوئے چوری کرتا ہے تو وہ فاسق اور قطع یہ کی سزا کا مستحق ہے اور اگر وہ چوری کو بالکل جائز اور حلال سمجھ کر کرتا ہے، تو یہ عقیدہ اس توہین مذہب کی ذیل میں آ جاتا ہے، جس پر عدم توبہ کی صورت میں سزا نے موت دی جاسکتی ہے۔ اسی طرح شراب نوشی، قتل زنا ترک صیام رمضان وغیرہ کا ارتکاب کرتا ہے لیکن سمجھتا اسے گناہ نہیں ہے تو اسے صرف فاسق ہی کہا جائے گا اور اس پر گناہ کے مطابق حد، قصاص یا تعزیر نافذ ہوگی، لیکن اگر ان کے ارتکاب کو وہ جائز اور حلال سمجھتا ہے تو یہ کفر و زندقة ہوگا۔

بہر حال قرآن کریم، احادیث صحیحہ، تعامل صحابہ اور فقہائے امت کے اتفاق سے یہ بات پایہ ثبوت کو پہنچ جاتی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی تنقیص و اہانت، آپ ﷺ کا استہزاء و استخفاف اور آپ ﷺ پر سب و شتم ایسا فعل ہے کہ جس کا مرکب۔۔۔ بلا

امتیاز مسلم و کافر۔۔۔ واجب القتل ہے۔ یہ مغاربہ بالسان ہے جو مغاربہ بالید سے بھی زیادہ خطرناک ہوتا ہے،

اس لیے تو ہیں رسالت کی وہی سزا ہونی چاہیے جو قرآن کریم اور احادیث صحیح اور دیگر دلائل شرعیہ کی روشنی میں بیان کی گئی ہے۔

ان گزارشات کے ساتھ راقم زیر بحث درخواست کی تکمیل کرتا ہے۔

جمال تک اس مسئلے میں مذاہب کے اختلاف کا معاملہ ہے، اس مسئلے میں عرض ہے کہ جمصور کا مسلک تو وہی ہے جس کا اثبات ابن تیمیہ نے "الصارم المسلط" میں کیا ہے، تاہم اس میں کچھ اختلاف بھی ہے جسے نظر انداز نہیں کیا جاسکتا۔ اگرچہ راقم نے بھی اپنے مقالے میں اول الذکر نقطہ نظر کو زیادہ اہمیت دی ہے لیکن کل کی بحث سن کر احساس ہوا کہ علمی دیانت کا تقاضا ہے کہ اسے بھی بیان کیا جائے کیونکہ اس دوسرے نقطہ نظر کا تقریباً انکار کر دیا گیا ہے۔

یہ اختلاف فقہائے احتجاف کا ہے، جن کا مذہب یہ ہے کہ سب رسول کا مردح بگر مسلمان ہے تو اسے توبہ کا موقع دیا جائے گا اور اگر ذمی ہے تو اسے قتل نہیں کیا جائے گا کیونکہ سب رسول ﷺ سے لفظ عذر نہیں ہو گا۔ (اس کے لئے ملاحظہ ہو ہدایہ، کتاب العیر، باب الجزیہ، فتح القدیر لابن الحمام، باب مذکور، الصارم المسلط، ص 302-313، احکام اصل الذمۃ لابن القیم، ج 2، ص 810 اصل آخری جلد، مسئلہ 1312ء باب حکم من سب رسول اللہ ﷺ، فتح الباری کتاب استحباب المرتدین، باب 4 صفحہ 308، مطبوعہ مصطفیٰ بابی المحل 1959ء) عبارت فتح الباری، ان کا نہیں عذر دان کان مسلمانی روشنہ، نسل الا و طارج 7، آخری باب طبع میزیہ مصر صحیح بخاری سے حنفی مذہب کی تکمیل:

وچھپ بات یہ ہے کہ حنفی مذہب میں ذمی کے بارے میں جو کہا گیا ہے کہ اسے قتل نہیں کیا جائے گا، اس کا اثبات ہدایہ میں علامہ ابن الحمام صحیح بخاری کی ان روایت سے کیا ہے جن میں آتا ہے کہ یہودی نبی ﷺ کی خدمت میں آتے تو آپ ﷺ کو السلام علیک کہنے کی بجائے السلام علیک کہتے اور انہی احادیث امام بخاری نے یہ استدلال کیا ہے کہ اگر کسی مسلمان یا ذمی نے سب رسول کا رکاب سراخشا نہیں بلکہ تعریضاً کیا ہے تو

اس کا کیا حکم ہے۔

اس باب سے امام بخاری اور فتح بنے احتف نے یہ استدلال کیا کہ سب رسول اگر صراحتاً نہیں تعریضاً ہے تو اس کا مرتكب واجب القتل نہیں ہے۔

یہ مسلک دلائل کی رو سے کیا ہے؟ اس پر بحث کی جاسکتی ہے، لیکن اس کا انکار علمی دینات کی منافی ہے۔

### تطبیق کی صورت:

جب اس مسئلے میں اختلاف ہے تو سوال پیدا ہوتا ہے کہ بہت سے لوگوں نے اس کو اتفاقی مسئلہ کیوں لکھا ہے۔ جیسا کہ امام شوکانی کے حوالے سے بھی گزر چکا ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ مسئلہ جب زیادہ اہمیت کا حامل ہو تو اسے زیادہ اتفاقی ہونے کی کوشش کی جاتی ہے، حتیٰ کہ بعض دفعہ اختلافی نقطہ نظر کو بالکل نظر انداز کر کے اتفاق و اجماع کا دعویٰ کر دیا جاتا ہے اور جزوی اختلافات کا ذکر نہیں کیا جاتا، جیسا کہ متعدد مثالیں اس کی کتب فقہ سے پیش کی جاسکتی ہیں۔

اور بعض دفعہ کسی فعل کی شناخت و قباحت کو زیادہ سے زیادہ بیان کرنے کے لئے بھی ایسا کیا جاتا ہے۔ سب رسول ﷺ کی شناخت و قباحت تو محتاج بیان ہی نہیں، اسی کیفیت کو نمایاں کرنے کے لئے اختلاف کو نظر انداز کر دیا گیا ہے۔

علاوہ اذیں جن علماء نے یہ لکھا ہے کہ شامتم رسول ﷺ کو توبہ کا موقع دیے بغیر قتل کر دیا جائے، اگر اس کو محمول کر دیا جائے، اس مخفی پر جو کنایتا ہیں بلکہ سب صریح کا ارتکاب کرتا ہے، جس میں ظاہر ہے کہ اس کی نیت بالکل واضح ہے، اس لئے ایسے مخفی کو من غیر استابتہ قتل کر دیا جائے اور اس کے بر عکس سورتوں میں توبہ کا موقع دیا جائے یہ تطبیق کی ایسی صورت ہے کہ جس سے متعارض دلائل میں توافق و تطابق ہو جاتا ہے، کیونکہ راقم اب تک کی پوری بحث کی سماut میں شریک رہا ہے اور وہ دیکھتا آرہا ہے کہ متعارض دلائل کی رو سے فاضل عدالت کے ذہن میں ایک اشکال چلا آرہا ہے، جسے پوری زور بیان کے باوجود دور نہیں کیا جاسکا ہے اور وہ اشکال یہی ہے کہ بعض آیات و واقعات حدیث سے توبہ کا موقع دینے کا جواز لکھا ہے اور بعض سے اس کے بر عکس ثبوت میا ہوتا ہے، تو کیوں نہ ان احادیث کو، جن میں من غیر استابتہ قتل کا ذکر ہے، سب

صریح پر یا بارہار اس کا اعادہ کرنے والے پر محول کر لیا جائے اور جن احادیث میں تعریضاً سب النبی ﷺ پر قتل کا حکم نہیں دیا گیا، وہاں دیگر دلائل شرعیہ کے اقتضاء کے مطابق قصد و نیت کو بھی دیکھا جائے کہ انما الاعمال بالنيات سے فکراؤ نہ رہے اور مغلی کا بھی پورا موقع دیا جائے اور محض وہی اور مفروضے پر سزا سے اعتناب کیا جائے کہ یہ بھی رسول اللہ ﷺ کا فرمان ہے۔ ادرء والحد و دع عن المسلمين ما استطعتم فان وجدتم للMuslim محرجا فخلوا سبيله فان الامام ان لا يخطى في العفو خير من ان يخطى في العقوبة (من عائشہ، الجامع الصغير للسيوطی مع شرح قتوی، ج ۱، ص ۲۱، طبع مصر ۱۹۵۴ء مجمع الحافظ السیوطی)

### خلاصہ بحث:

اس پیش کا مقصد یہ ہے کہ تعزیرات پاکستان میں جو ایک خلا ہے کہ اس میں شتم رسالت مأب ﷺ کی کوئی سزا ہی مقرر ہی نہیں ہے بلکہ ایک عمومی انداز میں اس کا ذکر آیا ہے اور اس پر جو تعزیری سزار کمی گئی ہے، وہ قرآن و حدیث کے مطابق بھی نہیں ہے لہذا اس اہم خلا کو پر کیا جائے اور گستاخی رسول ﷺ کی وہ سزا مقرر کی جائے جس پر امت کا اتفاق ہے۔ اس پیش کا یہ مقصد ہرگز نہیں ہے کہ تمام پاہندگان ملک کو گردن زدنی قرار دے دیا جائے، جیسا کہ خلا بحث کر کے ایسا کرنے کی کوشش کی گئی ہے۔

### نوت مصطفیٰ:

مولانا صلاح الدین یوسف کی اس رائے سے کسی کو بھی اختلاف نہیں ہو سکتا کہ ہماری توجیہن رسالت کی اس پیش کا ہرگز یہ مقصد نہیں کہ تمام پاہندگان ملک کو گردن زدنی قرار دیا جائے اور نہ کوئی سليم الحق آدمی ایسا سوچ سکتا ہے۔ البتہ تبیق کی کوشش میں مولانا کو خود افکال پیش آیا ہے۔ جبکہ گستاخ رسول ﷺ کو سزا کے متعلق پیش میں واضح موقف اختیار کیا گیا ہے اور اس پارے میں وفاقی شرعی عدالت کا ذہن بھی بالکل صاف ہے۔ آخر خلاصہ بحث میں مولانا شامم رسول ﷺ کی اسی سزا نے موت سے متفق ہیں جس پر اجماع امت ہے۔ مگر اس سے قبل سزا کے پارے میں مولانا نے فتحیائے اختلاف کے جزوی اختلاف کی چند کتابوں کا جو حوالہ دیا ہے اور اس کی تائید میں صحیح بخاری کی جو حدیث لائے ہیں ان کا کامل اور نہایت بدل جواب خود عالی مقام مصنفین نے اپنی

ان ہی کتابوں میں دے دیا ہے اور مولانا سلفی کو ان سے اتفاق ہے۔ اس لئے اس بحث کی ضرورت نہ تھی۔ جماں تک ”نیت“ کا تعلق ہے ”نیت“ اسلام میں حدود اور تعزیری جرم کا اساسی رکن ہے۔ جس کا حوالہ فیڈرل شریعت کورٹ کے فیصلہ میں موجود ہے۔ اسلام نے ملزم کو اپنے دفاع کا حق دیا ہے۔ اس لئے توہین رسالت چیزے گھناؤنے اور ناقابلِ معافی جرم کے ملزم کو بھی صفائی کا حق حاصل ہے جس سے نیت کا مسئلہ خود بخود حل ہو گیا ہے۔ مولانا ”سب صریح“ (کھلی یا ظاہری گالی) دینے والے کو واجب القتل قرار دیتے ہیں لیکن ”راعنا“ والی آیت سے یہ واضح ہو گیا کہ اس لفظ سے بھی اہانت کا پہلو لکھتا ہے جس کے استعمال سے اہل ایمان کو روک دیا گیا ہے۔ اگرچہ حضرت احمد رضا خاں بریلوی“ کی رائے کے مطابق اس زمانہ میں اس لفظ کے استعمال سے اہانت کا اندیشہ باقی نہیں رہا لیکن راقم مصنف کو اس سے بعد احترام اختلاف ہے۔ جب حکم الٰہی سے اس لفظ کے استعمال کی ممانعت کر دی گئی تو یہ لفظ تا قیام قیامت منوع قرار دیا جائے گل۔

## مولانا محمد حسین اکبر اجتہادی---امامیہ موقف

مولانا محمد حسین اکبر جامعہ المختصر کے پرنسپل اور فقہ جعفریہ کے مستند اور وسیع النظر مجتہد اور عالم ہیں۔ ذہب امامیہ کی رو سے شاتم رسول کو وہ واجب القتل قرار دیتے ہیں۔

شاتم رسول کی سزا:

”امامیہ اثنا عشریہ (ملت جعفریہ) کا قطعی وہی عقیدہ ہے جو برادران احناف، شافعی  
حنابلہ یا ما لکھن کا ہے کہ شاتم رسول ﷺ قتل کیا جائے گا۔  
ذہب امامیہ گستاخ ﷺ قتل کیا جائے گا۔

امام جعفر صلوٰۃ علیٰ السلام نے فرمایا کہ میرے والد نے مجھے بتایا کہ حضرت رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ میرے تعلق میں سب لوگوں کی ذمہ داری یکساں ہیں، پس جو شخص بھی کسی سے میرا ذکر مکالی سے کرتے ہوئے نے تو اس پر واجب ہے کہ اس گستاخ کو قتل کر دے۔ حاکم تک یہ مقدمہ لے جانے کی ضرورت نہیں ہے، تاہم اگر حاکم کے ساتھ اس قسم کا مقدمہ پیش ہو تو اس پر فرض ہے کہ جس نے میرے بدب میں زیان درازی کی ہو، اسے قتل کر دے۔ لیکن حکم ”تحریر الوسیله“ ج 2، ص 606-607 ”شرائع الاسلام“ کتاب الحدود ”ص 167 اثیعہ فی عقائد حرم و احکام“ ص 241، ”عقائد“ از شیخ صدق ابو جعفر پابویہ (ت) علیہ الرحمہ، ملا ہاجر مجلسی علیہ الرحمہ، ترجمہ مولانا عارف حسین لاہور، ”کتاب الحدود و التعریفات“ از آیت اللہ العسید محمد شیرازی مد علکہ، ص 348-366، حصہ اول میں موجود ہے کہ جب کوئی بالغ عاقل عتیار اور باخبر ہو اور پھر حضرت رسول ﷺ کو شتم کرے، قتل کیا جائے گا۔

آیت اللہ العسید محمد شیرازی مد علکہ نے ”کتاب الحدود“ ص 361 پر وسائل اثیعہ کے حوالے سے یہ لکھا ہے کہ جب کوئی انسان یہ گمان کرے کہ حضرت رسول اللہ ﷺ کی امت میں سے کوئی آدمی حسب اور فضیلت کے لحاظ سے حضور ﷺ جیسا ہے تو اسے بھی قتل کر دیا جائے۔

آیت اللہ آئیت اللہ ابو القاسم الخویی حفظہ نے تکمیلہ المناج ج 1،

ص 264-265 میں افادہ فرمایا ہے کہ حضور پیغمبر ﷺ کو گالی دینے والے کو قتل کرنا سننے والے پر واجب ہے، بشرطیکہ اس کی جان، عزت اور مال خلیر کو خطرہ لاحق نہ ہو۔ یہی فتویٰ آیت اللہ آقاؑ شریعت مدار مدظلہ اور دیگر علماء اعلام شیعہ کا ہے۔

تمام انبیاء علیهم السلام کے صحابہ عموماً اور حضرت خاتم الانبیاء محمد مصطفیٰ ﷺ کے صحابہ خصوصاً ہر طرح قابل احترام ہیں۔ انہیں جو عزت و عظمت حضرت رسول اللہ ﷺ کی صحبت اور قربت کی وجہ سے حاصل ہوئی ہے، وہ امت میں کسی کو حاصل نہیں ہے۔ اگر اصحاب رضوان اللہ علیهم کا احترام ملحوظ نہ رکھا جائے گا تو بت بت بڑی زیادتی ہو گی۔ صحابہ کرام حضور ﷺ کی بارگاہ عرش مقام کے سoton ہیں، اس لیے اجماعاً اصحاب النبی رضوان اللہ علیهم کو سب و شتم کرنے والوں کو کوڑوں کی سزا تجویز کی گئی ہے۔ ”رسائل الشیعہ“ ج 18، ص 460، کتاب ”الحدود آقاؑ شیرازی“ ص 352)

حضرت امام رضا علیہ السلام نے روایت فرمائی ہے کہ انہوں نے اپنے آباء سے نا کہ جب رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ جو کسی نبی کو گالی دے قتل کیا جائے گا اور جو نبی کے صحابی کو گالی دے اسے کوڑے لگائے جائیں گے۔ دوسری حدیث

جامع الاخبار فصل ۱۵۲۱ قال رسول الله صلى الله عليه واله وسلم من سبني فاقتلوه ومن سب اصحابي فاجلدو۔

”جو مجھے گالی دے اسے قتل کر دو اور جو میرے اصحاب کو گالی دے اسے کوڑے لگاؤ۔“

اگرچہ کسی حدیث میں یہ تصریح نہیں ہے مگر شام صحابہ کو کتنے کوڑے مارے جائیں لیکن حضرت رسول اللہ ﷺ کا شام گستاخ مرتد ہے، اس لیے اسے مرتد کی سزا دی جائے گی اور صحابہ اخیار پر سب و شتم کرنا دائرۃ القذف میں آتا ہے اور قذف کی سزا 801 کوڑے ہیں۔

حضرت خاتم النبین صلی اللہ علیہ وسلم پر سب و شتم اور آپ کی شان میں توہین و گستاخی، آپ کے افعال و اقوال پر نکتہ چینی، آپ کی صداقت و عصمت میں شبہات، کسی ثور کرنا ارتداو ہے اور ارتداو کی سزا قتل ہے۔

مجھے الرسائل میں آقاؑ شیخ جعفر شوستری اعلیٰ اللہ مقامہ جو اجل علماء امامیہ میں ہیں، اسباب ارتداو کے ذیل میں تحریر فرماتے ہیں کہ جن چیزوں کے متعلق پہ بیان کیا

گیا ہے کہ ان کا قول یا فعل باعث ارتادو ہے، ان میں ولی اعتقاد کے باقی رہنے یا نہ رہنے میں کوئی فرق نہیں ہے۔ اور اسباب ارتادو کے مطلب دوم میں لکھتے ہیں کہ وہ ارتادو جو زبان سے واقع ہو، اس کی ایک قسم یہ بھی ہے کوئی شخص اللہ تعالیٰ عزوجل یا حضرت رسول اللہ ﷺ کو سب کرے، خواہ وہ کسی لفظ میں ہو۔

یہاں یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ شاتم نبی مسلم ہے یا غیر مسلم۔ تو فتحاء امامیہ نے مرتد کی دو قسم کی ہیں۔

### مرتد فطری مرتد ملی:

مرتد فطری وہ شخص ہے جو مسلمان والدین سے پیدا ہوا اور مسلمان بالغ ہوا اور وہ ارتاد انتیار کرے، تو وہ مرتد فطری ہے اس کو قتل کر دیا جائے گا، چاہے توبہ کرے یا نہ کرے۔

اس کا جسم مثل کفار نجس ہے، اس پر اس کی زوجہ حرام ہے۔ تمام اموال، ملکیت سے خارج ہو جائیں گے اور مسلم ورثاء میں تقسیم ہو جائیں گے۔ اس کے ہاتھ کا ذبح مردار ہے۔ اس کا مسجد میں داخل ہونا حرام ہے۔ اس کا نکاح زن مسلمہ و کافرہ دونوں سے باطل ہے۔ اگر وہ مر جائے تو اس کی جمیزوں ہجتیں اور نماز جنازہ خلاف شرع ہے۔ مسلمانوں کے قبرستان میں دفن کرنا ناجائز ہے۔

مرتد ملی وہ شخص ہے جو کافر والدین سے پیدا ہوا اور سن بلوغ تک کافر رہ۔ بعد میں مسلمان ہو گیا اور پھر کافر ہو گیا۔ اس کے متعلق چار حکم ہیں۔

اول یہ کہ اسے توبہ کرنے کا حکم دیا جائیے اگر توبہ کرے تو مقبول ہے۔ توبہ کے لئے تین دن کی صلت دی جائے گی۔ (حکم سوم) زوجہ کا نکاح فتح ہو جائے گا۔ عورت کو چاہیے عده طلاق رکھے، اگر زمانہ عدت میں توبہ کرے تو پھر زوجیت میں داخل ہو جائے گی۔ (حکم چارم) تمام مال اس کی ملکیت میں رہے گا لیکن تصرف سے روک دیا جائے گا۔ اگر توبہ کریں تو فتحاورتہ تمام مال اس کے مسلم ورثاء میں تقسیم کر دیا جائے گا۔

اگر مرتد ملی نے تین دن کی صلت میں توبہ کریں تو معاف کر دیا جائے گا ورنہ اسے قتل کر دیا جائے گا۔ لیکن مرتد فطری کی توبہ قبول نہیں ہے، اسے فوری قتل کر دیا جائے گا۔ یہی مسئلہ شرع اور شرائع الاسلام کے کتاب ارتاد میں درج ہے۔

چند حضرات یہ نکتہ انھاتے ہیں کہ جناب رسول اللہ ﷺ نے بڑے بڑے  
گستاخوں کو معاف کر دیا تھا۔ کفار کے خصوصاً گستاخی میں بہت سخت تھے، دشمنی کی اتنا کر  
دی تھی، پھر بھی رحمت اللہ علیمین نے انہیں معاف کر دیا۔ لیکن اس نکتے کو انھانے والوں  
کو یہ سمجھنا چاہیے کہ کفار مکہ یا اسی قبیل کے افراد جب اپنے کفر پڑھئے رہے تو تمام گناہ  
کبیرہ کے مرٹکب ہوتے رہے، جب وہ مسلمان ہو گئے تو ان کے سب گناہ ختم ہو گئے۔  
یہاں تک کہ حضور پاک ﷺ نے اپنے چچا سید الشهداء جناب حمزہ کا خون بھی معاف فرمایا۔ اگر وہ اپنے کفر پر باقی رہتے تو قابو میں آجائے کے بعد ضرور قتل کر دیے جاتے۔

## مولانا ریاض الحسن نوری کی رسیرج

مولانا ریاض الحسن نوری ملک کے معروف رسیرج سکالر ہیں، جن کے مقالات میں الاقوای فورم میں قدر کی نگاہ سے دیکھے جاتے ہیں۔ مولانا فیڈرل شریعت کورٹ کے مشیر بھی ہیں۔ مولانا نوری نے ثابت رسول ﷺ کا حقوق انسانی کے نقطہ نظر سے بھی جائزہ لیا ہے۔

کیا توبہ سے جرم تو ہین رسالت ساقط ہو جاتا ہے:

”جو لوگ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کو برائی کرنے والے مجرم کی توبہ کے قائل ہیں، وہ اس بات کو بھول جاتے ہیں کہ توبہ اور رجوع عن الاقرار کے سلسلے میں حقوق اللہ اور حقوق العباد (حقوق انسانی) میں فرق ہے۔“ رجوع عن الاقرار کے سلسلے میں حدایہ کا یہ فقرہ قاتل غور ہے:  
وَمِنْ أَقْرَبِ الْقَذْفِ ثُمَّ رَجَعَ لَمْ يَقْبَلْ رَجُوعَهُ۔ ”یعنی جو قذف کا اقرار کر لے اور اس کے بعد اقرار سے پھر جائے تو اس کا رجوع مقبول نہ ہو گا کیونکہ یہ حق العباد کا محالہ ہے۔“

یہ بات بالکل واضح ہے کہ اللہ تعالیٰ کا گناہ توبہ سے معاف ہو جاتا ہے لیکن بندہ کا گناہ توبہ سے معاف نہیں ہوتا بلکہ اسی شخص سے معاف کرنا پڑتا ہے جس کا گناہ کیا ہو۔ شہید کے سب گناہ جو حق اللہ سے متعلق ہیں، وہ معاف ہو جاتے ہیں لیکن حق العباد معاف نہیں ہوتے۔ قرض بھی معاف نہیں ہوتا۔

حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کو برائی کرنے والا تو اللہ کا گنہگار بھی ہے اور حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کا گنہ گار بھی ہے۔ بلکہ ان تمام مسلمانوں کا گنہگار بھی ہے، جو اس وقت زندہ ہوں اور جن کے دل کو اس بات سے صد مدد پہنچا ہو۔

دیکھئے کہ اگر کوئی شخص مجھ پر یا کسی پر زنا، چوری، رشوت کا کوئی بھی الزام لگائے تو ہمیں اس پر خصہ ضرور آئے گا لیکن اتنا نہیں کہ ہم اسے قتل کر دیں۔ لیکن اگر حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کو کوئی برائی کئے گا، تو ہمارا دل یہی چاہے گا کہ اسے ہم قتل کر دیں۔ اس بات کو ابن عابدین نے بھی تسلیم کیا ہے جو ان کے الفاظ ملاحظہ ہوں:

”یعنی مومن کے دل کی تشفی اس وقت نہیں ہوتی، جب تک کہ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کو برا کئنے والے لعین کو عذاب دینے اور مارنے پسند کے بعد قتل نہ کیا جائے اور پھر اس کو مصلوب نہ کیا جائے۔ اپنی ثابت ہوا کہ قتل ضروری ہے۔ عمر قید سے کام نہیں چلے گا۔ خاکسار کی رائے اگر چہ ابن حزم سے ملتی ہے کہ شبہ سے حد زائل ہو جاتی ہے، والی روایت ضعیف ہے۔ لیکن خاکسار کے سامنے دوسری حدیث موجود ہے جو بالکل صحیح ہے کہ

انما الاعمال بالنيات۔

اعمال کا دار و دار نیت پر ہے۔

جب تک یہ ثابت نہ ہو جائے کہ ملزم کی نیت واقعی شتم یا سب کی تھی، محن تک کی وجہ سے قتل کی سزا نہیں دی جاسکتی۔ الاعمال بالنيات والی حدیث قتل کی سزا کا راستہ روک دیتی ہے، جب تک نیت واضح نہ ہو۔

پس اس بات کا پورا اطمینان ضروری ہے کہ ملزم کی نیت یقینی طور پر حضور کو برا کئنے کی تھی۔ جیسا کہ ان ہندو خبیثوں کی نیت واقعی حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کو برا کئنے کی تھی جن کو مسلمانوں نے قتل کیا۔ ان کی کتب اس پر یقینی ثبوت تھیں کوئی شک یا شبہ کا سوال پیدا نہیں ہوتا تھا۔

پس اگر شامِ رسول کا جرم اس طرح سے ثابت ہو جائے کہ شبہ کا کوئی سوال ہی نہ ہو، تو اس کو قتل کی سزا دی جائے گی اور توبہ قبول نہ کی جائے گی۔ اگر یقینی ثبوت سے صرف نظر کر لی جائے تو بعض لوگ یہ بھی کہہ سکتے ہیں کہ جو لوگ جسمانی معراج کی بجائے روحانی معراج کے قاتل ہیں، وہ بھی حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کا مرتبہ گھٹا رہے ہیں اور یہ بھی حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کو برا کئنے کے مترادف ہے، تو اس کی زد میں توبت سے مخلبہ کرام، جن میں حضرت عائشہؓ بھی ہیں، آجائیں گے۔ پس اس کا ثبوت ضروری ہے کہ نیت برا کئنے کی تھی۔

اب ہم جملہ معرفہ کو چھوڑ کر پھر بندے کے گناہ سے توبہ کی نامقبولیت کی طرف آتے ہیں۔ بندہ کا معاف کرنا ضروری ہوتا ہے۔ قذف کے جرم میں اللہ تعالیٰ کا حق بھی ہے اور بندہ کا حق بھی ہے، جس پر ازام لگایا جاتا ہے۔ ہم ذکر کر چکے ہیں کہ قذف میں

بندہ کے حق کی وجہ سے رجوع عن الاقرار نامقبول ہے۔ زنا کے اقرار سے توبہ کے بعد خلاصی ہو سکتی ہے لیکن قذف کے جرم میں توبہ کر کے بھی حد سے چھٹکارا نہیں مل سکتا۔ اس سلسلہ میں واقعہ ایک کی مثال لیتے ہیں۔ قرآنی آیات نے حضرت عائشہؓ کی برات کر دی۔ تینوں صحابہ کرام بھی جسم تائب ہو گئے لیکن قذف کی سزا دو اصحاب اور ایک عورت کو دی گئی، جو سب کے سب پچ مسلمان اور صحابی تھے۔ مسلم حضرت ابو بکرؓ کے رشتہ دار تھے اور حضرت حسان بن ثابت دربار نبوی کے شاعر تھے اور کفار کے اشعار کا جواب حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کی طرف سے دیا کرتے تھے۔ کیونکہ یہ معاملہ حقوق العباد کا تھا، اس لئے تینوں کو اسی اسی کوڑے مارے گئے اور خاتون بھی اس سزا سے فیض نہ سکتیں۔ اس سے ثابت ہو گیا کہ اگر کوئی فقیر یہ کہتا ہے کہ اگر عورت حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کو برائے تو عورت کو موت کی سزا نہیں دی جاسکتی، تو اس کی رائے قابل قبول نہ ہو گی۔ ایک کے واقعہ میں عورت کو بھی وہی سزا دی گئی تھی جو باقی اصحاب کو دی گئی تھی۔ جس کی ہمارپر سزا میں تفریق نہیں کی جاسکتی بلکہ آج کل عورتیں برابری کا دعویٰ کر رہی ہیں۔

حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کے شتم میں تو صدمہ نہ صرف حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کو پہنچتا ہے بلکہ تمام مسلمانوں کو پہنچتا ہے۔ جیسا ذکر ہو چکا ہے، سب دشتم کی توبہ سے کوئی فرق نہیں پڑتا بلکہ مجرم اگر واقعی تائب ہو تو اس کا دل بھی یہی چاہے گا، تو اس جرم میں اسے موت کی سزا دی جائے اور وہ اس پر اسی طرح موت کی سزا پر اصرار کرے گا جیسا کہ حضرت ماعزؓ اور حضرت عالمیہؓ نے رجم کیے جانے کے لئے اصرار کیا بلکہ شتم نبی ﷺ کی صورت میں تائب مسلمان مجرم بطریق اولی موت کی سزا پر اصرار کرے گا اور وہ چاہے گا کہ موت کی سزا پر معافی کی پوری گارثی اس کو اسی طرح مل جائے جیسے کہ حضرت ماعزؓ کو مل گئی تھی۔

احناف میں سے مجی الدین رحمۃ اللہ علیہ کی رائے:

حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کو برائے دالے کی بھی توبہ قبول نہ کی جائے کیونکہ ان کی نظر میں سارب الرسول روہ کے علاوہ ہے۔

" سب کے متعلق نتاوی برازیہ میں منقول ہے کہ جو شخص حضور ﷺ یا انبیاء

میں سے کسی نبی گوبرا کے، تو اسے بطور حد کے قتل کیا جائے گا اور فی الاصل اس کے لئے توبہ نہیں ہے، چاہے وہ پکڑ کر لایا جائے اور اس کے خلاف شادتیں پیش کی جائیں یا وہ خود بخود تائب ہو کر اپنے کو پیش کرے۔ کیونکہ یہ حد ہے جو واجب ہو چکی، پس توبہ سے ساقط نہیں ہوگی۔ اس کا تصور بھی نہیں کیا جاسکتا کہ کوئی اس کے خلاف رائے دے گا، کیونکہ یہ ایک ایسا حق ہے جس کے ساتھ بندہ کا تعلق نہیں ہو چکا ہے، پس توبہ سے یہ حق زائل نہیں ہو گا۔ جیسا کہ تمام حقوق الحاد کا معللہ ہے، جیسا کہ قذف کی حد کا معاملہ ہے جو کہ توبہ سے ساقط نہیں ہوتی۔ یہ مذهب امام اعظم کا ہے اور حضرت ابو بکر صدیقؓ کا بھی یہی مذهب ہے۔ مگر اس کی عبارت ہے اور اسی کے مطابق روم کے علماء آج تک فتویٰ دیتے رہے ہیں۔ آل عثمان سے قبل بھی یہی فتویٰ موجود تھا۔ اس فتویٰ کی علت یہ ہے کہ قتل کی وجہ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کو ایذا پہنچانا ہے اور ان کو برداشت کی وجہ سے ان کی امت کو ایذا پہنچانا ہے۔ یہ آدمیوں کا حق ہے اور اس میں نظام کی حفاظت ہے اور ارتداد سے روکنا ہے۔ مگر مذهب امام صاحب کا مذهب ہے اور امام صاحب کے اصحاب کا مذهب ہے۔ (یعنی حنفی اصول فقه کے مطابق یہی فتویٰ ہے)

یہ اللہ تعالیٰ کا حق ہے اور خالص اللہ تعالیٰ کا حق توبہ سے مل جاتا ہے لیکن بندہ کا حق اس بندہ کی زندگی میں معاف کرنے سے زائل ہو سکتا ہے۔ اسی وجہ سے حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے ابتدائے اسلام میں بنت سے لوگوں کو معاف کیا کیونکہ حکم اور مصلحت کا تقاضا یہی تھا۔ لیکن آپ کے اس دنیا سے چلنے کے بعد آپ ملکہ ہم کی معافی اور رضا مندی کی کوئی یقینی دلیل ہم حاصل نہیں کر سکتے۔ اس وجہ سے حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کے بعد شام کو قتل کیا جائے گا۔

### نیت اور احوال:

جان لوکہ علماء نے اس مسئلہ کے متعلق لکھا ہے، حاکم کو چاہیے کہ متكلم کے حال پر غور کرے۔ ایسے عجیب الفاظ اس سے کیسے صادر ہوئے اور کن کن نے اس سے ایسے الفاظ سنے اور صورت حال کیا تھی، اس متكلم کا دینی حال کیا تھا، بعض لوگ اس کی دینی حالت کے متعلق کیا رائے رکھتے تھے، دغیرہ دغیرہ۔ وہ کس تماش کا آدمی ہے، وہ الحاد کی طرف دعوت رہتا ہے یا نہیں، اگر نہیں رہتا تو کیا محض سو، بھول چوک سے انقاٹا کوئی لفظ

اس کے نہ سے نکل گیا ہے۔ پس اس مخف کے حالات دیکھ کر حاکم اس کے متعلق جو مناسب وہ فیصلہ کرے گا۔

(نعمان عبد الرزاق السامرائي: احکام المرتد: 108 مطبوعہ بیروت)

ذکورہ بلا بیان کے فوراً بعد مصنف ابن فضیان ضبلی کی رائے بیان کرتے ہیں۔

(بحوالہ "النار السیل": ج 2، ص 409)

ہم ابن فضیان کی رائے ان کی اصل کتاب سے نقل کرتے ہیں، جس میں انہوں نے ان لوگوں کا ذکر کیا ہے جن کی توبہ قبول نہیں ہوتی۔

وہ اپنی کتاب "النار السیل" جلد دو تم میں پوں لکھتے ہیں:

ترجمہ: دوسرا مسئلہ یہ ہے کہ آیا شامِ الرسول کا قتل کفر کی وجہ سے یا حد کی وجہ سے ہے۔ جان لو کہ مرتد کے قتل پر اجماع ہے جیسا کہ پہلے بیان ہو چکا اور اس کی توبہ اجماعاً مقبول ہوتی ہے جبکہ وہ زندیق نہ ہو۔ لیکن حسن بصری کی رائے یہ ہے کہ مرتد کی توبہ مقبول نہیں ہوتی بلکہ وہ قتل کیا جائے گا چاہے وہ دوبارہ اسلام لے آئے۔ مگر ان کا یہ قول جو صحابہ، تابعین اور بعد کے لوگوں کے مشهور قول کے خلاف ہے۔ دوسری بات یہ ہے کہ اس میں بھی بھی نہیں کہ مرتد کا قتل جبکہ وہ توبہ نہ کرے ایسا قتل نہیں، جیسا کہ اصلی یعنی کافر کا قتل ہوتا ہے۔ کیونکہ اصلی کافر کے معاملہ میں امام کو اختیار ہوتا ہے کہ وہ اسے قتل کرے یا غلام بنا لے یا اس پر جزیہ عاید کرے، اسے اسلام لانے پر مجبور نہیں کیا جاسکتا۔ لیکن مرتد کا معاملہ اس سے مختلف ہے، اسے اسلام لانے پر مجبور کیا جاتا ہے اور اگر انکار کرتا ہے تو اسے قتل کر دیا جاتا ہے۔ مرتد ابن عابدین لکھتے ہیں:

جان لو کہ امام مالک ان کے اصحاب اور سلف اور جمورو علماء کا قول یہی ہے کہ شامِ الرسول کو حد آؤ قتل کیا جائے گا کافر ہونے کی وجہ سے قتل نہیں کیا جائے گا چاہے وہ توبہ بھی کرے اسے قتل کیا جائے گا۔ پس ان کے نزدیک اس کی توبہ قبول نہ کی جائے گی، نہ اسے اس بات سے کوئی فائدہ ہو گا کہ وہ خود اپنے کو قتل کے لئے پیش کرے۔ اس کا حکم زندیق کے مثل ہو گا، یعنی کہ یہ بات اس کے حق میں برابر ہو گی کہ وہ چاہے کہدا ہو لایا جائے اور اس کے خلاف شہادتیں پیش ہوں کہ اس نے شتم کیا ہے، یا وہ خود تائب ہو کر آئے کیونکہ وہ توبہ ہے جو واجب ہو چکی (تبرکمان سے نکل چکا) اور توبہ سے وہ ساقط نہیں ہو گی۔ جیسا کہ دوسری حدود توبہ سے ساقط نہیں ہوتیں۔

قابلی کتے ہیں کہ جب مجرم شتم کا اقرار کر لے مگر پھر اس سے توبہ کرے اور توبہ کا انکسار بھی کرے، پھر بھی وہ قتل کیا جائے گا کہ وہ تو شتم کی حد ہے۔ محمد بن الی زید نے بھی یہی بات کی ہے۔ ہاں جو معاملہ اللہ تعالیٰ اور اس کے درمیان ہے تو اس میں اس کو توبہ کا فائدہ پہنچے گا۔

مذکورہ بالا دلائل اور بحث کے بعد یہ بات واضح ہو گئی کہ شاتم الرسول کی سزا قتل ہے جو حد اُ ہے اور اس میں تخفیف نہیں ہو سکتی۔ دوسری بات یہ کہ علماء کی اکثریت اس بات کی قائل ہے کہ زندیق کی سزا بھی قتل ہے اور توبہ سے سابق الرسول کی طرح زندیق کی سزا بھی زائل نہیں ہوتی۔ لیکن سابق الرسول کی سزا زائل نہ ہونے اور حد اس کی سزا قتل ہونے کے دلائل زیادہ قوی ہیں اور چند شاذ آراء کے علاوہ سلف سے خلف تک تمام علماء اسی کے قائل رہے ہیں کہ سابق الرسول کی سزا ثبوت جرم کے صحیح طور پر ثابت ہونے کے بعد حد اُ قتل ہے اور خود تائب ہو کر آنے سے بھی اس کی سزا میں کوئی فرق نہ پڑے گا۔ کمی دور میں سابق الرسول کو اللہ تعالیٰ خود قتل کی سزا دیتا رہا۔ قرآن سے سابق الرسول کے قتل کی سزا ثابت ہے۔

مولانا نوری نے قرآن سے شتم رسول کی سزا کے بارے میں ان مأخذ کا بھی ذکر کیا ہے جو قاضی عیاض کی کتاب الشفا اور ابن تیمیہ کی الصارم المسلط میں بیان ہو چکے ہیں۔ اس لئے انہیں یہاں حذف کرو گیا ہے۔

## رسول رحمت صلی اللہ علیہ وسلم اور سزاۓ توہین رسالت

**مولانا محمد صادق لالہ صحرائی**

مولانا محمد صادق لالہ صحرائی اس دور کے ان عاشقان رسول ﷺ سے ہیں جنہوں نے اپنے قلب و روح اور زبان و قلم کو مدحت و خدمت پیغمبر ﷺ کے لئے وقف کر دیا ہے۔ لالہ صحرائی صاحب نے شاتم رسول کعب بن اشرف کے قلعہ کے وہ آثار بھی دیکھے ہیں جہاں اسے قتل کیا گیا ہے۔ زیر نظر مضمون اسی فکر و نظر کا آئینہ دار ہے۔

جب بھی کسی مسلمان معاشرے کو اپنے خطہ زمین پر ایک آزاد مملکت کی نعمت حاصل ہوگی، تو اپنے ہاں شرعی قوانین کی تکمیل کے لیے اسے لا جمالہ حضور ﷺ کی ملنی زندگی کو ماذل بنا ہو گے۔ جب اسلام ایک مقتدر ریاست (Sovereign State) کی حیثیت پا گیا تھا، نہ کہ کبھی زندگی کو جب اسلام محض دعوتی اور تبلیغی دور سے گزر رہا تھا اور اس نے ابھی سیاسی اقتدار حاصل نہیں کیا تھا۔ آئیے اب یہ دیکھیں کہ اپنی ملنی زندگی کے دوران حضور ﷺ نے حکیمت قانون ساز اور سربراہ مملکت، توہین رسالت ﷺ کے مجرموں کے ساتھ کیا سلوک کیا اور انہیں کیا سزا دی؟

اس سلسلہ میں سیرت نبوی ﷺ کی کتابوں کے مطالعہ سے جو نکالز سامنے آتے ہیں، ان کا مختصر تذکرہ ذیل میں کیا جا رہا ہے:

پہلے واقعہ کا تعلق نہ 22 میں ہے، جو بدر سے چھ مندانہ مدینہ منورہ لوٹتے ہوئے پیش آیا۔ جب حضور ﷺ اٹھائے سفر میں وادی صفا کے درے سے باہر نکلے، تو آپ ﷺ کو لشکر اسلامی کے ہمراہ آئے والے مشرق اسیران جنگ میں ایک شخص نصر بن حارث نظر آیا، جو حضور ﷺ کو ان کی کبھی زندگی کے دوران توہین داینہ ارسلانی کا نشانہ بنا لیا کر رہا تھا، حضور ﷺ کے حکم پر حضرت علی کرم اللہ وجہہ نے اس شخص کو فوراً قتل کر دیا۔

اس کے بعد اسی سفر کے دوران آپ ﷺ جب عرق النبی پہنچے، تو حضور ﷺ نے انہی اسیران جنگ میں ایک اور شخص عقبہ بن ابی محیط کو دیکھا، جس نے ایک مرتبہ کہ مظہر میں حضور ﷺ پر حالت نماز میں اونٹ کی اوچھہ ڈال دی تھی، نیز ایک اور مرتبہ حرم کعبہ میں حضور ﷺ کی کہنگی کی، ایذا پہنچائی تھی، حضرت علی

کرم اللہ وجہ نے حضور ﷺ کے ارشاد کے تعمیل میں اس شخص کی بھی گرون مار دی۔ اس سے اگلے سال یعنی سنہ 3ھ میں توہین رسالت ﷺ کے چار مجرموں کو کیے بعد دیگرے قتل کی سزا دی گئی، عثمانی ایک یہودی شاعرہ جو حضور ﷺ کی شان مبارک میں ہجوبیہ شعر کہا کرتی تھی، ایک نایبنا صحابی عمر بن عدیؓ کے ہاتھوں قتل ہوئی، جنہیں بعد میں حضور ﷺ نے بطور تحسین "بینا" اور "بصیر" کا خطاب ریا، ابو عنک نامی ایک اور شاعر جو حضور ﷺ کے بارے میں دریدہ دہنی سے کام لیتا تھا، حضور ﷺ کے حکم سے ایک بدری سالم بن عمرؓ کے ہاتھوں موت کے گھاث اتراء۔

قتل کی سزا کا اگلہ ہدف کعب بن اشرف ہنا، جو شاعر ہونے کے علاوہ بڑا مال دار یہودی تھا اور اطراف مدینہ میں ایک مضبوط اور شاندار قلعہ کا مالک تھا، اپنی دولت مندی اور خاندانی و جاہت پر گھنڈ کے باعث وہ حضور ﷺ کی ذات الہس کے بارے میں نہایت جارحانہ بد زبانی کیا کرتا تھا، اسے آنحضرت ﷺ کے خصوصی حکم کے تحت ایک صحابی حضرت ابو ظہب رضی اللہ عنہ فیضانے اپنے چند رفقاء کے ساتھ اس کے قلعہ میں جا کر قتل کیا۔ کعب بن اشرف کے واقعہ قتل نے بعد رسالت ﷺ میں شامان رسول ﷺ کے تذکرے میں بہت شریت پائی ہے، چنانچہ اکثر سیرت نگاروں نے اپنی تالیفات میں اس واقعہ کو بڑی تفصیل کے ساتھ بیان کیا ہے۔ اوہ حرمیشہ منورہ کے مضافات میں اب بھی کعب بن اشرف کے قلعہ کے آثار موجود ہیں۔ سنہ 85ء میں جب میں سفرج کی سعادت سے سرفراز ہوا تو ایک واقعہ کار رفت کے ہمراہ مجھے بھی اس قلعہ کے آثار دیکھنے کا موقع ملا تھا، پھر میلے نیب و فراز پر مشتمل یہ ایک لق و دق مقام تھا، جس کے چاروں طرف اب بھی دھشت بر س رہی تھی۔

اسلام دشمنی اور حضور ﷺ کی توہین میں کعب بن اشرف کا مددگار ایک اور نہایت امیر تاجر ابو رافع بھی تھا، جو خیبر میں واقع اپنی گڑھی میں رہتا تھا، یہ بھی حضور ﷺ کے ایسا سے ایک صحابی حضرت عبد اللہ کے ہاتھوں اپنی خوابگاہ میں موت سے ہمکنار ہوا۔

اسی سال غزوہ احمد سے واپسی کے سفر کے دوران حضور ﷺ کی نظر وہ میں ایک شخص ابو عزہ بھی آیا، جو اپنے اشعار کے ذریعہ نبی ﷺ کے خلاف کفار کے جذبات برائیخنے کیا کرتا تھا، گرفتاری کے بعد آنحضرت ﷺ کے حکم کی تعمیل میں حضرت عاصم بن

ثابت" نے اس کو = فتح کر دیا۔

فتح مکہ کے موقع پر جب حضور ﷺ نے کفار و مشرکین کے لئے عنو عالم کا اعلان کیا تو اس کے ساتھ ہی چند اشخاص کے بارے میں فرمایا کہ یہ لوگ عنو عالم سے مستثنی ہیں، لہذا یہ جماد بھی ملیں، انہیں قتل کر دیا جائے، خواہ وہ غلاف کعبہ ہی سے لپٹے ہوئے کیوں نہ ہوں، ان واجب القتل افراد میں ابن خطل کی دو ہجو گو لوہڈیاں ارتبا اور امام سعد نیز مشور ہجو گو شاعر حارث بن طلال بھی تھا، جسے نبی ﷺ کے حکم کے مطابق حضرت علیؓ نے قتل کر دیا۔

جناب محمد اسماعیل قریشی سینٹر ایڈوکیٹ پریم کورٹ آف پاکستان نے اپنی محققتانہ اور عالما نہ تصنیف "ناموس رسول ﷺ اور قانون توہین رسالت ﷺ" میں امام بخاری "کے جلیل القدر استاد حضرت عبدالرزاق بن همام" کے دوسری صدی ہجری میں مرتبہ مجموعہ احادیث "المصنف" کے پاب "سب النبی ﷺ" نیز سنن ابی داؤد اور قاضی عیاض کی کتاب "الشفاء" کے حوالہ سے آئندہ ایسے اشخاص کا ذکر کیا ہے، جو حضور ﷺ کی توہین کے جرم میں خود حضور ﷺ کے حکم کے مطابق واجب القتل قرار پائے۔ ان کے علاوہ کتب سیرت میں اور ظاہر بھی دستیاب ہو جائیں گی جن پر ال علم مزید ریسرچ کریں گے۔

## شاتم رسول ﷺ کی سزاۓ قتل سے انکار کا فتنہ

ڈاکٹر محسن عثمانی

ڈاکٹر محسن عثمانی ندوی ہندوستان کے ان محققین میں سے ہیں جنہوں نے اپنے بلند پایہ مقالہ میں علمی دیانت کے ساتھ تحقیق کا پورا پورا حق ادا کیا۔ لبیل ازم کے نام پر بیسیوں صدی میں جو فتنہ اٹھا ہے ان کے انکار و نظریات کا ناقدانہ جائزہ لے کر دانش قرآنی اور منطقی استدلال کے ساتھ جس انداز اور اسلوب میں جواب دیا ہے اسے حضرت کا برهان قاطع کہا جاسکتا ہے۔ مقالہ کا اقتباس مذکور قارئین ہے۔

شاتم رسول ﷺ کے لئے سزاۓ قتل کی مخالفت اور اہانت رسول ﷺ پر احتجاج کو خلاف اسلام قرار دنادر اصل مزاج اسلام سے ناداقیت کی دلیل ہے اور اجماع امت کی مخالفت ہے گزشتہ چودہ سو سال میں یہ مسئلہ متفق علیہ رہا ہے اور کسی نے بھی شاتم رسول ﷺ کی سزاۓ قتل کا انکار نہیں کیا۔ علامہ ابن تیمیہؓ نے تو اس موضوع پر ایک کامل کتاب ”الصارم المسلط علی شاتم الرسول“ کے نام سے لکھ دی ہے، حیرت اور افسوس کی بات ہے کہ اب شاتم رسول ﷺ کی سزاۓ قتل سے انکار کی دعوت اٹھی ہے اور اس ٹکڑے کے داعی ہیں وحید الدین خل صاحب اسلامی مرکز کے صدر، الرسالہ کے ایڈٹر۔ انھیں بڑا اضطراب ہے اس بات پر کہ ساری دنیا کے مسلمان سلمان رشدی کی کتاب کے خلاف احتجاج کا جھنڈا اٹھائے ہوئے ہیں۔ اور اس کے قتل کا فتویٰ بھی صادر کر چکے ہیں۔ نہ صرف ایک سلمان رشدی بلکہ تاریخ کے تمام شاتمین رسول ﷺ کو قتل سے بچانے میں انہوں نے دکیلانہ منطق اور غیر موزوں و غلط استدلال کی ملا جائیں وقف کر رکھی ہیں۔ اس بارے میں ان کا موقف ان کے الفاظ میں یہ ہے۔

”موجودہ زمانے میں مسلمانوں کا عام خیال یہ ہو گیا ہے کہ چیزیں کے ساتھ گستاخی یا اس کا استہرااء ایک ایسا جرم ہے جو علی الاطلاق طور پر مجرم کو واجب القتل بنا دعا ہے... اس حرم کا مطلق نظریہ شرعی اعتبار سے بے بنیاد ہے۔ اسلام میں اس کے لئے کوئی حقیقی دلیل موجود نہیں ہے۔“ {۱}

”امتحان کی اس دنیا میں جملہ ہر ایک کو آزادی ہے آپ کسی کو اس پر مجبور نہیں کر سکتے کہ وہی الفاظ بولے جو آپ چاہتے ہیں کہ یوں گے جائیں..... موجودہ زمانہ میں

آزادی گلر خیر اعلیٰ کی حیثیت رکھتی ہے۔” (2) ”رشدی کے خلاف مسلمانوں نے قتل کا فتویٰ دے کر جو ہنگامہ برا کیا اس نے اسلام کے معاندین کو اس بات کا سنبھالی موقع دیا کہ وہ اس کو لے کر اسلام کو بد نام کریں۔ وہ تمام دنیا کو یہ تاثر دیں کہ اسلام ایک خونخوار مذہب ہے وہ قتل و خون کا دین ہے۔“ (3)

”رسول ﷺ کے نام پر رسول کے طریقے کے خلاف ورزی کی اس سے زیادہ عجین مثال شاید پوری اسلام تاریخ میں نہیں ملے گی۔“ (4)

”جو لوگ یہ کہتے ہیں کہ پیغمبر کے ساتھ گستاخی علی الاطلاق طور پر مستوجب قتل جرم ہے۔ وہ ایک ایسی بات کہتے ہیں جس کے لئے ان کے پاس قرآن و سنت کی کوئی دلیل موجود نہیں۔“ (5)

”مسلمان رشدی کے خلاف مسلمانوں کے مجنونانہ انجی ٹیش کا فائدہ کچھ نہیں ہوا۔“ (6)

وحید الدین خاں نے رشدیات پر۔ اپنے مضامین میں یہ جملجھ رکھا ہے کہ شاتم رسول ﷺ کی سزاۓ قتل قرآن و سنت سے ثابت نہیں۔ اب ہم ذیل میں اس جملجھ کا جواب پیش کریں گے۔ قرآن و سنت آسمانی کتابوں، دور صحابہؓ کے نکاحر، فقہاء کے اقوال سے یہ شادائیں پیش کریں گے کہ شاتم رسول ﷺ کی سزا علی الاطلاق قتل ہے۔ اور اس میں کسی دوسرے سبب کا پایا جانا ضروری نہیں۔

### وجہ قتل:

ایک مسلمان شاتم رسول ﷺ دو سبب سے اپنی زندگی کا استحقاق کو ہما ہے۔

-1۔ شتم رسول بذاته مستوجب قتل ہے۔ رسول اللہ ﷺ نے اور صحابہؓ نے کافر اور ذمی کو سب و شتم رسول کے جرم میں قتل کیا ہے۔

-2۔ شاتم رسول اگر مسلمان تھا تو اس کے یہاں دو وجہ قتل جمع ہو جاتی ہیں۔ ایک سب و شتم اور دوسرے ارتداو کی نہایت عجین تھم ہے۔ مسلمان پیغمبر پر سب و شتم سے مرتد اور کافر ہو جاتا ہے۔

شاتم رسول کو قتل سے بچانے والے وکیل کے لئے دو عکلیں رہ جاتی ہیں یا تو وہ یہ

کے کہ شتم رسول سے مسلمان مرتد نہیں ہوتا یا وہ یہ ثابت کرے کہ مرتد کی سزا اسلام میں قتل نہیں۔ جہاں تک پہلی شکل کا تعلق ہے تو محمد بن سخون کا قول یہاں تک ہے کہ شامِ رسول کے کفر اور عذاب میں جو شکر کرے گا وہ خود کافر ہو جائے گا۔

مسلمان شامِ رسول کے لئے دو وہیں جو مستوجب قتل ہیں جمع ہو جاتی ہیں۔ ایک شتم اور دوسرے ارتادا۔ اب ہم قرآن و سنت اور آثار صحابہؓ سے وہ دلیلیں پیش کریں گے جن سے کہیں تو شتم کی وجہ سے سزاۓ قتل کا ثبوت لے گا اور کہیں ارتادا کی وجہ سے قتل کی سزا ثابت ہوگی۔

### قرآن سے استدلال:

صاحب الفہم المیر نے مرتد کی سزاۓ قتل پر قرآن سے استدلال کیا ہے وہ لکھتے ہیں:-

”جس شخص کا ارتاد ثابت ہو جائے اس کا خون (رائیگاں) ہمدرد ہے۔ کیونکہ اس نے بدترین قسم کے کفر کا ارتکاب کیا۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے۔“ تم میں سے جو کوئی اپنے دین سے پھر جائے اور مرے کافر ہو کر تو یہی وہ لوگ ہیں جن کے اعمال دنیا اور آخرت میں اکارت گئے وہ دوزخ کے لوگ ہیں، اس میں وہ ہمیشہ رہیں گے۔“ (7)

### مذکورہ آیت کی تشریح:

مولانا امین احسن اصلاحی اس آیت کی تشریح میں لکھتے ہیں:-

”تبیہہ مسلمانوں کو بھی کر دی گئی ہے کہ اگر ان سے ظلم و تم سے مرعوب ہو کر تم میں سے کوئی اپنے دین سے پھر جائے اور اسی حالت میں مرجائے گا اس کے تمام اعمال دنیا و آخرت میں اکارت ہو جائیں گے... اس آیت میں ایک خاص نکتہ بھی قابل لحاظ ہے کہ اعمال کے اکارت ہونے کے متعلق فرمایا ہے کہ وہ دنیا اور آخرت دونوں میں اکارت ہو جائیں گے۔ آخرت میں مرتد ہو جانے والوں کے اعمال کا اکارت ہونا تو واضح ہے۔ البتہ یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ دنیا میں ان کے اعمال کے اکارت ہونے کی شکل کیا ہوگی۔ ہمارے نزدیک اس کا جواب

یہ ہے کہ جو شخص مرتد ہو جاتا ہے وہ اسلامی ریاست میں جملہ شری حقوق سے محروم ہو جاتا ہے۔ ریاست پر اس کے جان و مال کی حفاظت کی ذمہ دری باتی نہیں رہتی ہے۔ چنانچہ اسی اصول پر اسلامی تحریرات کا وہ قانون مبنی ہے جو مرتدوں کی سزا سے متعلق ہے۔” (8)

قاضی محمد شاء اللہ پانی پتی خطبۃ علیہم فی الدنیا کی تفسیر میں لکھتے ہیں:-

”پس ایسے شخص کے دنیا میں مسلمان ہونے کی وجہ سے اس کا خون اور مال محفوظ نہ رہے گا اس کو قتل کر دیا جائے گا۔“ (9)

### قرآن سے دو سرا استدلال:

اگر کوئی ذی کمل کر دین اسلام کے خلاف زبان درازی کرے تو اس کا قتل درست ہے۔ اس لئے کہ اس کے ساتھ معابدہ اس بات پر تھا کہ وہ زبان درازی نہ کرے گا اور جب اس نے زبان درازی کی تو محمد نوٹ گیا اور اس کا ذمہ ساقط ہو گیا۔ (10)

ابن حبان کہتے ہیں کہ ائمہ اکفر کے قتل کا حکم عوام کے قتل کی نئی نہیں ہے ائمہ کی تصریح اہتمام و خصوصیت اور تائید کے لئے ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ قاتلوں ائمہ الکفر سے مراد ہے ”قاتلوں الکفار“ (11)

صاحب روح المعنی کہتے ہیں:-

ائمہ کفار کے ذکر کی تخصیص اس وجہ سے ہے کہ ان کا قتل سب سے ضروری ہے۔ یہ مطلب نہیں ہے کہ فیر ائمہ کو قتل نہیں کیا جائے گا۔ (12)

احادیث سے استدلال:

شامِ رسول ﷺ جو جرم شتم سے پسلے مسلمان رہ چکا ہو مرتد ہو جاتا ہے اور شتم رسول ﷺ کی بنا پر اور پھر ارتاد کی بنا پر وہ مستحق قتل نہ ہوتا ہے۔ ذیل میں وہ احادیث بھی درج کی گئی ہیں جن سے ارتاد کی وجہ سے سزاۓ قتل ثابت ہوتی ہے۔ اور وہ حدیثیں بھی جن سے ثابت ہوتا ہے کہ شتم رسول کی بنا پر مجرم کو قتل کر دیا گیا۔ (1)

مرتد کی سزاۓ قتل پر احادیث اور سیرت کی کتابیں شاہد ہیں۔

ارتاد کے بہت سے واقعات میں نفس ارتاد پر سزاۓ قتل دی گئی گو کہ کسی مخصوص بغاوت کی قیادت کا جرم ثابت نہیں ہوا کیونکہ نفس ارتاد خود ایک

بعاوت ہے۔ اسی طرح سے شتم رسول ﷺ بذات خود چیز بر اور بالی دین سے بغاوت ہے۔ الگ سے کسی پاغیانہ تحریک کی قیادت کے جرم کا سرزد ہونا ضروری نہیں۔

ابن عباسؓ کی ام ولد کے قتل والی حدیث سے واضح ہے کہ اس کو سب و شتم اور ارتاداد کی وجہ سے نایبنا صحابی ﷺ نے قتل کر دیا تھا جس کے خون کو حضور ﷺ نے رائیگاں قرار دیا۔

(2) بلوغ المرام فی احادیث الاحکام (صفحہ 133) میں ہے کہ نایبنا صحابی والی یہ حدیث دلالت کرتی ہے کہ نبی کو برائکنے والا شخص قتل کر دیا جائے گا اور مسلمان ہونے کی صورت میں وہ مرتد ہو جائے گا۔ اور اس سے توبہ بھی طلب نہیں کی جائے گی۔

(3) صحیح بخاری میں ہے کہ حضرت انس بن مالک ﷺ سے روایت ہے کہ فتح مکہ کے دن حضور ﷺ نے ابن خطل کو اس وجہ سے کہ وہ شامِ رسول تھا۔ حرم میں قتل کر دیا۔ فتح الباری میں اس واقعہ کی پوری تفصیلات موجود ہیں۔ ابن خطل خانہ کعبہ کا کپڑا کپڑا کر لٹکا ہوا تھا ایک صحابی نے خدمتِ نبوی ﷺ میں حاضر ہو کر اس کے بارے میں اطلاع دی۔ آپ نے فرمایا جاؤ اسے قتل کر دو۔ انہوں نے اسے قتل کر دیا۔ (13)

(4) فتح مکہ کے موقع پر آپ ﷺ نے جن مجرمین کا خون رائیگاں قرار دیا تھا، ان میں ابن خطل کی دو لوگوں ایک بھی تھیں جو نبی ﷺ کی ہجو گایا کرتی تھیں۔ ان میں ایک کا نام قربیہ تھا جو قتل کر دی گئی تھی۔

(5) مدینہ میں ایک شخص تھا جس کا نام ابو عفک تھا رسول اللہ ﷺ نے جب حارث بن سوید بن صامت کو قتل کر دیا تو اس نے منافقت کا رویہ اختیار کیا اور حضور ﷺ کی شان میں منظوم ہجو لکھی۔

حضور ﷺ کو جب اس کی خبر ہوئی تو آپ نے فرمایا۔ کوئی ہے جو اس کو قتل کر دے سالم عمر اٹھے اور انہوں نے جا کر اس کو قتل کر دیا۔ (14)

(6) بنو امیہ کی ایک عورت تھی جس کا نام حصہ آبنت مروان تھا۔ یہ شاعرہ تھی۔ ابو عفک کے قتل سے اسے ناگواری ہوئی اور اس کا نقاش ظاہر ہوا۔ ذات رسول

اپ کے مشن اور اہل اسلام کے خلاف اس نے اشعار میں ہر زہ سرائی کی۔ حسان بن ثابت<sup>ؓ</sup> نے اس کے قصیدہ کا جواب دیا۔ دونوں کے قصیدوں کے اشعار سیرت بن ہشام میں بھی مذکور ہیں۔ رسول اللہ ﷺ نے کہا کہ کیا کوئی شخص نہیں جو انتقام لے اور اس عورت کو جاکر قتل کر دے۔ عمر بن عدل الحنفی نے یہ کام اپنے ذمہ لیا اور اس کے مگر باکر اسے قتل کر دیا۔ قتل کرنے کے بعد وہ رسول اللہ ﷺ کے پاس آئے اور قتل کی اطلاع دی۔ آپ ﷺ نے فرمایا۔ نصرت اللہ رسولہ باعمعیہ ”عمر تم نے اللہ اور اس کے رسول کی مدد کی۔“ (15)

### صحابہ کے آثار و نظائر سے استدلال:

درج ذیل واقعہ سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ ایک ذی کو بھی شتم رسول کے جرم میں قتل کیا جائے گا۔ اور یہ قتل وہ شخص بھی کر سکتا ہے۔ جو سب و شتم اپنے کان سے نہ۔ حضرت ابن مطر سے روایت ہے کہ غرفہ بن حارث الکندی ایک صحابیہ تھیں جن کا گزر ایسے شخص پر ہوا جو ذی قحد حضرت غرفہ نے اس ذی کو اسلام کی دعوت دی اس نے جواب میں نبی ﷺ کو گالی دی۔ حضرت غرفہ نے اسے وہیں قتل کر دی۔ حضرت عمر بن العاص<sup>ؓ</sup> نے کہا۔ انھیں (یعنی ذمیوں کو) ہمارے محمد اور ذمہ کی وجہ سے اطمینان رہتا ہے۔ کہا گیا کہ ہم نے انھیں محمد اور ذمہ اس پات کا نہیں دیا ہے کہ اللہ اور رسول ﷺ کے بارے میں ہمیں ایذا ہے پہنچا نہیں۔ (16)

وحید الدین خاں صاحب کی نظر سے مذکورہ بلا صحابی کا واقعہ نہیں گزرا۔ ورنہ وہ یہ نہ لکھتے کہ ”شتم رسول ﷺ سے مسلمانوں کے جذبات کا مجروم ہونا تحریرات اسلام کی کوئی وفاد نہیں۔“

علماء اسلام اور ائمہ کرام کا اجماع ہے کہ۔

شاتم رسول ﷺ (مسلمان) مرتد ہے۔

اور مرتد واجب القتل ہے۔

نتیجہ یہ نکلا کہ شاتم رسول ﷺ واجب القتل ہے۔

اب ذیل میں وہ آثار و نظائر پیش کئے جاتے ہیں جن سے ارتکاد پر سزاۓ قتل کا

ثبوت ملتا ہے۔

حضور ﷺ کی وفات کے بعد یمن اور بحیرہ کے علاقے میں ارتاداد کا فتنہ پھیل گیا تھا۔ بہت سے لوگوں نے میلہ کذاب اور سچا جاح کی نبوت کو مان لیا تھا۔ حضرت ابو بکر صدیقؓ فتنہ ارتاداد کو ختم کرنے کے لئے کھڑے ہوئے اور سرکوبی کے لئے انہوں نے عکرمہؓ بن ابی جہل کو روانہ کیا اور یہ ہدایت دی۔

عمان سے حضرت موت اور یمن تک جو مرتدین میں انھیں قتل کر دو۔ (17) حضرت علیؓ کو اطلاع ملی کہ کچھ لوگ عیسائیت کو چھوڑ کر مسلمان ہو گئے اور اس کے بعد دوبارہ عیسائی ہو گئے حضرت علیؓ نے ان سب لوگوں کو گرفتار کروایا اور انھیں بلا کر ان سے معاملہ و ریافت کروایا۔ انہوں نے کہا کہ ہم عیسائی تھے پھر ہم نے اپنے اختیار سے اسلام قبول کر لیا مگر اب ہماری رائے ہے کہ عیسائیت سے افضل کوئی دین نہیں۔ اس لئے ہم پھر سے عیسائی ہو گئے ہیں۔ حضرت علیؓ کے حکم سے یہ سب لوگ قتل کر دیے گئے۔ (18)

### اجماع امت سے استدلال:

کتاب و سنت اور سیرت و تاریخ کے واقعات اور انہی مجتہدین کے اجماع سے یہ بات ثابت ہے کہ شتم رسول اور ارتاداد کی سزا قتل ہے۔ اور رسول اللہ ﷺ کی امت نے گذشتہ چودہ سو سال میں کسی مسلمان شامِ رسول کو زندہ نہیں چھوڑا کیونکہ گستاخی رسول ارتاداد کو مستلزم ہے۔ قاضی عیاض نے اس پر اجماع نقل کیا ہے۔ اس بارے قاضی عیاضؓ کی کتاب الشفایہ کے متعلقہ باب کاغذاتہ کتاب کے باب سوم میں درج ہے۔

شامِ رسول ﷺ، سلمان رشدی کے قضیئے میں ایک علمی بحث یہ اٹھی ہے کہ مرتد کو قتل کرنے کی ذمہ داری کس پر ہے۔

اس سلسلے میں امام ابو حنیفہؓ اور امام شافعیؓ کی رائے یہ ہے کہ یہ ذمہ داری امام اور اولو الامر کی ہے۔ لیکن ساتھ ساتھ یہ بھی تصریح ہے کہ ایک عام آدمی بھی مرتد کو اگر قتل کر دے تو اس پر کوئی ضمان نہیں کیونکہ ارتاداد کی وجہ سے وہ پہلے ہی مدد و رددم ہو چکا تھا۔

ذہب امامیہ میں ہے کہ جس شخص نے شامِ رسول کی زبان سے رسول کی شان

میں گستاخی کی باتیں نہیں اس کے لئے جائز ہے کہ وہ خود اسے قتل کر دے۔  
امام جعفر صادقؑ سے روایت ہے کہ اگر مسلمانوں میں سے کوئی شخص مرد ہو  
جائے اور رسول اللہ ﷺ سے سرکش ہو تو اس کا خون ہر اس شخص کے لئے مباح ہے  
جو اس کو سنے اور ایسا ہی حکم ہے کہ اگر کسی شخص نے رسول اللہ ﷺ پر سب و شتم کی  
تو جائز ہے اس کے سخنے والے کے لئے اسے قتل کر دے۔ (19)

علامہ ابن تیمیہؓ نے شتم رسول کے موضوع پر ایک مستقل کتاب "الصارم  
المسلول علی شاتم الرسول" لکھی ہے۔ ان کے نامے میں ایک بدجنت یہ مسئلہ تو ہے  
رسالت کا مجرم ہوا انہوں نے مسلمانوں کو لے کر اس کے گھر کا حصارہ بھی کیا۔ علماء ابن  
تیمؓ نے جو کچھ کیا ہے دورِ جدید کی اصطلاح میں انجیشن کہتے ہیں۔ اب وحید الدین خلی  
صاحب یہ فرماتے ہیں کہ شاتم رسول سلمان رشدی کے خلاف مسلمانوں کوئی انجیشن نہیں  
نہیں کرنا چاہیے تھا اور یہ سراسر مجنونانہ حرکت تھی۔

فقہ ختنی کی ممتاز فضیلت امام سر غزیؓ نے شاتم رسول کے قتل پر اجماع نقل کیا ہے  
اور یہ لکھا ہے کہ وہ کہیں بھی ہو اسے قتل کیا جائے گا اور اس کی توبہ بھی قبول نہ ہوگی۔  
عقلی دلیل:

اسلام دوسرے مذاہب کی طرح مجرد نہ ہب اور صرف رسوم و عبادات کا مجموعہ  
نہیں ہے۔ اور نہ صرف انسان کا ذاتی اور نجی معاملہ ہے۔ بلکہ اس کا تعلق ریاستی و دینیں  
الاقوامی قوانین اور تعلقات سے بھی ہے۔ حدود کی تنفیذ اور تعزیرات کا اجزاء اس کے  
داخلہ احکام کے اندر داخل ہے وہ مکمل شریعت اور ایک نظام زندگی ہے۔ کیا ایسے دین کے  
اندر اس بات کی ذرہ برابر بھی گنجائش ہو سکتی ہے کہ ایک شخص پسلے تو اس دین کے لانے  
والے رسول کی وفاداری اختیار کرے وفاداری کا عہد کر لینے کے بعد وفاداری کا قلا وہ اتار  
پھیکے اور رسول کو اپنی ہرزہ سرائی اور سب و شتم کا ہدف بنائے اور اپنے اس کم و فرب  
کے رویہ سے اہل ایمان کے دلوں میں شکوک کائنج بوئے اور پھر اپنے اس جرم کے باوجود  
قابل تعزیر نہ ہو۔ اسلام عبادات بھی ہے اور ریاست بھی دنیا میں کوئی ریاست اپنے باغیوں  
کو معاف نہیں کرتی۔ پھر اسلامی ریاست سے یہ کیوں توقع کیلی جائے کہ وہ اس دینی  
و دنیوی سربراہ اور خدا کے رسول کے خلاف سب و شتم کو معاف کر دے جس کی اطاعت

ہی دنیا اور آخرت میں کامیابی کا واحد ذریعہ ہے اور جو ذات بھی نوع انسان میں سب سے افضل ہے۔ اور خود خالق کائنات نے جس کی محرومیت کی ہے۔ آپ ملکہِ کل کی ذات مخلوقات میں اتنی ارضی ہے کہ جہاں ایک شخص اس دنیا میں کسی کاخون بہا کر قابل قصاص ہوتا ہے وہاں آپ ملکہِ کل کی شان میں بے ادبی اور توہین سے ہی قابل قصاص بن جاتا ہے۔

### شیطانی آیات کے خلاف احتجاج:

سلمان رشدی تاریخ کا سب سے بڑا شاتم رسول ہے۔ اس نے اپنی بد نام زبانہ کتاب شیطانی آیات میں جو کچھ لکھا ہے وہ رکا کست و ابتدال کا بدترین نمونہ ہے۔ نقل کفر اگرچہ کفر نہیں ہے۔ لیکن اسے دہرانے کی ہمت بھی آسانی سے نہیں ہوتی ہے۔ اس نے خدا کی شان میں بھی بے ادبی کی ہے۔

اس بد بخت نے ابوالانبیاء حضرت ابراہیمؑ کے خلاف بھی دریدہ وہنی اور گستاخی کی باتیں لکھی ہیں۔ پھر اس نے ذات رسالت حضور ملکہِ کل کو ”ماہوون“ لکھا ہے جسے پہلے قدیم مستشرقین اسم گرامی محمد ملکہِ کل کی جگہ پر لکھتے آئے تھے۔

اس شیطان صفت انسان نے اممات المؤمنین کو نعوذ بالله تجہہ کا پیشہ کرنے والی عورتوں میں شامل کیا ہے۔ حضرت سلمان فارسیؓ، حضرت بلاںؓ اور حضرت خالدؓ کے خلاف صریح بدزبانی کی ہے۔

ایسی کھلی ہوئی گستاخی رسول ملکہِ کل سے لبریز کتاب کے خلاف مسلمانوں کا وہی رد عمل ہوا جو اسلام کی چودہ سو سالہ روایت کے مطابق ہے۔ احادیث اور آثار صحابہ ملکہِ کل سے جس کی تقدیق اور اجماع امت سے جس کی توثیق ہوئی ہے۔ سلطان صالح الدین ایوبی کے عہد میں ایک نصرانی حاکم نے رسول اللہ ملکہِ کل کے بارے میں نازبا کلمات کہے تھے۔ سلطان نے خلیف کی جنگ کے بعد جب اس کو گرفتار کیا تو یہ کہتے ہوئے اسے خود اپنے ہاتھ سے قتل کیا۔

”میں آج رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی طرف سے انتقام لے رہا ہوں۔“

## کتاب ششم رسول ﷺ کا مسئلہ مصنف کا تنقیدی محاکمہ

بھارت کے ایک خود رو مولانا وحید الدین خان نے "ششم رسول ﷺ کا مسئلہ" کے عنوان سے مضمون لکھے جن کو سال 1996ء میں شائع کیا گیا ہے۔ جس میں "رواداری، آزادی" "آزادی انہمار خیال" اور "آزادی افکار" کی فریب کارانہ اصطلاحات کا سمارا بلے کر گستاخان رسول ﷺ اور شیطان رشدی کی بھرپور وکالت کی گئی ہے کتاب کا مقصد وحید یہ تلاٹا ہے کہ توہین رسالت ﷺ سرے سے کوئی جرم ہی نہیں اور اور اہانت رسول ﷺ پر احتجاج اور ایسی ٹیشن ان کے اپنے الفاظ میں "احمقانہ حم" ہے۔ اپنی کتاب کے باب دور آزادی میں موصوف فرماتے ہیں: "قدیم زمانہ میں "انہمار خیال کی آزادی" کا حق تعلیم نہیں کیا جاتا تھا۔ یہ جدید انقلاب تمام تر اسی تصور آزادی کی دین ہے جس کا ذکر ایڈورڈ ٹھمر (ایک برطانوی صحافی) نے اپنے مضمون رشدی کے بارے میں کیا ہے۔" رشدی کے خلاف احتجاج کی نذمت کرتے ہوئے صحافی مذکور لکھتا ہے:

"یہ احتجاج ہمارے مذہب پر چلہ ہے۔ مذہب سے مراد ایسا مذہب ہے جو ایران کا ہے۔ برطانیہ اور آزاد دنیا کا مذہب اپنے وسیع تر معنی میں آزادی ہے جس کی بنیاد لوک، راشر، برک اور امریکن دستور کے مصنفوں وغیرہ نے رکھی ہے۔"

اس مضمون جس کا اقتباس ہم نے قویین میں دیا ہے حوالہ دے کر خان مذکور لکھتے ہیں:

"اس آزادی نے تاریخ میں پہلی بار ہر ایک کے لئے اپنے گھر و خیال کے انہمار کے تمام دروازے کھوں دیئے ہیں۔ آزادی گھر آج ایسا مسئلہ حق بن چکا ہے جس سے انکار نہ کیا جاسکے۔"

گھر و خیال کی اسی آزادی کے حق کو رشدی نے اپنی کتاب "شیطانی آیات" میں استعمال کیا ہے۔ شیطان ہر دور میں ایک نت نئی تراکیب اور اصطلاحات وضع کرتا رہتا ہے جو بظاہر نہایت پر کشش اور دل غریب نظر آتی ہیں لیکن یہ انسان کی بلاکت اور تباہی کے لئے مسلک ترین حربے ثابت ہوئے ہیں۔ انہمار ہویں صدی میں شیطان نے "آرٹ برائے آرٹ" کے نام سے عربانی اور فاشی کے لئے جوہن فراہم کیا۔ جب یہ اصطلاح پر انی اور

فرسودہ ہونے لگی تو ذرا سی تبدیلی کے ساتھ اسی کے نام "آرٹ" رکھ دیا اور اس کی سرپرستی میں ہر قسم کی بے راہ روی اور عربانی کی نمائش ہوتی رہی۔ اس سے بھی جب شیطان عزائم اور مقاصد پورے ہوتے نظر نہیں آتے تو اس نے ایک اور لفظ "آزادی افکار" ایجاد کیا۔ جس نے انسان کے خیالات و افکار کو بے لگام کر کے اسے تمام اخلاقی حدود و قیود سے آزاد کر دیا۔ اقبال "کی پیغمبرانہ بصیرت نے شروع ہی میں دیکھ لیا تھا کہ یہ فتنہ کہاں سے سراخھا رہا ہے۔ اس لئے اس نے ایشیاء والوں کو خبردار کیا تھا "آزادی افکار ہے ابلیس کی ایجاد۔" یہ آزادی افکار، دین و مذہب و اخلاق و شرافت کے خلاف شیطان کی کھلی جنگ ہے۔ اس کے لئے ابلیس اپنے سورماؤں کو تازہ دم کمک بھیجتا رہتا ہے۔ اس کے ہر اول دستے سے رشدی نے اپنی تمام تر خباشوں کے ساتھ مسلمانوں کے مرکز قلب و روح حضور ﷺ کی جانب میں گستاخی کی جارت کی ہے۔ اس کی حمایت صرف ایک خود رومولانا نے کی ہے جن کا پیدائشی نام وحید الدین خان ہے۔ مدانت اور چاپوں کو انہوں نے "رواداری" اور ذہنی غلامی کو آزادی کا نام دے رکھا ہے۔ برطانوی صحافی کا نامز آف انڈیا میں نہ کورالدر مضمون پڑھنے کے بعد "لوک" "روسو" اور دانشور ان مغرب کو موصوف اپنا پیشوں سمجھنے لگے ہیں کیونکہ ان کے خیال میں وہی آزادی کے اولیں علم بردار ہیں۔ مگر ان حضرات کے کرم خورده ذہن کی رسائی حقیقت کبریٰ کی ان بلندیوں تک نہیں ہو سکی جہاں سے آزادی کے اولیں چارڑ کا اعلان حضور ختمی مرتبت ﷺ نے اپنے خطبہ جمعۃ الوداع میں کرتے ہوئے رنگ و نسل زبان اور ملک و نسب کے سارے امتیازات مٹا دیئے اور توحید کے کلمہ گفتگی نورد سے عالم انسانی کی وحدت کو استوار کیا۔ اس طرح انسان کو بیش کے لئے ہر قسم کی غلامی سے آزادی کر دیا۔ سوئس نژاد فرانسینی مفکر روسو جسے انقلاب فرانس کا بانی سمجھا جاتا ہے اس کے بارے میں تاریخی شواہد موجود ہیں کہ اس نے اسلامی تعلیمات کے مطالعہ کے بعد عیسائی مذہب کے عقائد، رسوم اور توبات جنہوں نے انسان کو ناروا پابندوں کی زنجیروں میں جکڑ دیا تھا کے خلاف بغاوت کر دی تھی۔ جس کی پاداش میں اے مرتد قرار دے کر فرانس بدر کر دیا گیا تھا۔ اس کی کتاب معاهدہ عمرانی (Social Contract Due) کو انقلاب فرانس کی انجیل کہا جاتا ہے۔ اس میں اسلامی عقائد اور افکار کی گمری چھاپ صاف نظر آتی ہے۔ خاص طور پر اس کا وہ مقبول عام جملہ

”انسان تو آزاد پیدا ہوا تھا مگر ہر جگہ وہ غلای کی زنجروں میں جکڑا ہوا ہے“ اسلامی ہی سے مستعار لیا ہوا ہے۔

ڈاک رو سو اٹھار ہویں صدی ہیسوی میں بھی انسان کو غلای کی زنجروں میں جکڑا ہو دیکھ رہا ہے لیکن اس سے بارہ سو سال قبل خدا کے پیغمبر اولیں اور آخریں صلی اللہ علیہ وسلم نے انسان کو غلای کی ساری جکڑ بندیوں سے آزاد کر دیا تھا جس کی خود قرآن کو اسی دے رہا ہے۔

”وَيَضْعُفُ عَنْهُمْ أَصْرَهُمْ وَالْأَغْلَالُ كَانَتْ عَلَيْهِمْ“

اور وہ پیغمبر مصطفیٰ ان سے (غاروا) بوجہ جوان پر لدے ہوئے تھے

اور ان زنجروں جن میں وہ جکڑے ہوئے تھے آزاد کرتا ہے۔“

آزادی کے لئے یہ پیغمبرانہ طریق کار، کسی خاص کردہ، نسل یا قوم کے لئے نہیں بلکہ سارے انسانوں کے لئے بہپا کیا گیا تھا۔ یہ تھا آزادی کا وہ دریائے بے کراں جس کی تند و تیز لمبیں صحرائے عرب سے اٹھ کر افریقہ اور یورپ تک پہنچی قرآن کے اسی اعلان کی روشنی میں عمر فاروق رض نے گورنر مصطفیٰ بن العاص کو سرزنش کرتے ہوئے کہا تھا:

”عمرو! تم نے لوگوں کو کب سے غلام ہا لیا ہے جب کہ ان کی ماوس نے انہیں آزاد جتا تھا۔“

اسلامی ریاست میں بھی وہ آزادی تھی جس نے افریقہ کے ایک قبیلی اور مصر کے عرب گورنر کے بیٹے میں کوئی فرق روا نہیں رکھتے۔ حضرت عمر رض کا بھی وہ جملہ تھا جو یورپ نے روسو کی زبان سے اٹھار ہویں صدیق میں سنکر پھر بھی وہ اس معنوں کو ادا نہ کر سکا جو فرمان پیغمبر مصطفیٰ اور قول عمر رض کے اندر پائی جاتی ہے۔ کیونکہ روسو اور اس کے ہم عصر اخلاقی اور روحانی قدر کو نہ دیکھ سکتے جو آزادی کے اندر اسلام کی بدولت کار فرماتا تھا۔

کیسا اور شہنشاہیت کی خالماں جکڑ بندیوں کے خلاف بغاوت کی آہ بجز کرنے کے لئے انہوں نے مطلق اور بے قید آزادی کا نعرو لگایا جو عوام تک پہنچ کر آتش فشاں کی طرح پھٹ پڑا۔ اس وقت وہ اس کے خطرناک انجام سے بے خبر تھے جو اب انسانیت کے لئے دبال جان بن گیا ہے۔ جب تک افکار و عمل کی آزادی پر اسلام کی اخلاقی پابندیاں عامد نہیں ہوتیں اس وقت تک انسانیت بغیر کسی اخلاقی نصب الحین کے ہلاکت اور تباہی کی سبب دادیوں میں بھلکتی پھرے گی اور انسانی ارتقاء کا عمل ناکمل رہے گے۔ وحید الدین دو

صدی قبل کے مغربی مفکرین کے روشنی تصور کو آزادی کی نیلم پری سمجھے جیسے ہیں۔ جس کا حقیقت کی دنیا میں کوئی وجود نہیں۔ یورپ میں خونی انقلاب کی شورشیں ختم ہونے کے بعد وہاں بھی آزادی کے غیر مطلق اور منقی تصور میں کافی ثابت تبدیلیاں آچکی ہیں۔ کیونکہ دنیا کو بلا آخر پیغمبر کے اسی فرمان اور اسی قول عمر سے رجوع کرنا پڑا جس نے آزادی کے حدود کو معین کر کے اس کو اخلاقی شعور سے سرفراز کیا تھا۔ جس کے بغیر انسان کی آزادی کی سمجھیل ممکن نہ تھی اور نہ ہی اسے ضمیر کی آزادی تعیب ہوتی۔ اس مسلمہ حقیقت کو خان موصوف یکسر فراموش کر چکے ہیں کہ یہ اخلاق ہی کی قوت ہے جو انسان کو حیوانیت کی پست سطح سے اٹھا کر انسانیت کے بلند مقام تک پہنچا دیتی ہے۔

وحید الدین خان کی کتاب ”سلسلہ شتم رسول“ کو پڑھنے کے بعد یہ تائیقین میں بدلتا ہے کہ موصوف پولیشیکل سائنس، آئین و قانون اور اصول فقہ احمقانہ غلطی نہ کرتے۔ روسو کا ذکر پسلے آچکا ہے کہ اس نے کن حالات میں آزادی مطلق کا انعروہ لگایا تھا لیکن اسی کے ہم عصر ”برک“ (Burke) نے دولت مشترکہ کے آئین کو اخلاقی قدر پر قائم کرنے کا مشورہ دیا تھا اور آزادی کے بارے میں اظہار خیال کرتے ہوئے اس نے دارالعوم House Of Commons کا تھا ”آزادی پر قبضہ برقرار رکھنے کے لئے ضروری ہے کہ اس کے حدود کو معین کیا جائے۔ ان کا مأخذ بھی دراصل یعنی اسلامی اصول ہیں ہم یہاں علی وجہ الہمیت بلا خوف تردید کہ سکتے ہیں کہ دنیا کا کوئی بھی آئین یا دستور خواہ وہ تحریری ہو غیر تحریری ایسا نہیں جس کی اساس ان ہی اسلامی اصولوں پر استوار نہ ہوئی ہو جو آزادی کے حدود اور قو德 معین کرتے ہیں اور جس میں اخلاقی پابندی کو شامل نہ کیا گیا ہو۔

ہم یہاں صرف چند معروف دستوروں کا حوالہ دیں گے جو یکو رازم کے دعویٰ دار ہیں لیکن ان میں بھی آزادی مطلق کا حق نہیں دیا گیا۔ سب سے پہلے فرانس کے آئین کو دیکھئے۔ اس کے آرٹیکل نمبر ۳ میں کہا گیا ہے:

”انسان آزاد پیدا ہوا ہے اور آزاد رہے گا اور سب کو مساوی حقوق حاصل ہوں گے لیکن سماجی حیثیت کا تعلق مفاد عامہ کے پیش نظر کیا جائے گا۔“

اسی آئین کے آرنیکل نمبرہ میں کہا گیا ہے:

”آزادی کا حق اسی حد تک تسلیم کیا جائے گا جب تک کہ اس سے کسی دوسرے شخص کا حق متاثر یا محروم نہ ہو اور ان حقوق کا تعین بھی قانون کے ذریعہ کیا جائے گا۔“

اسی طرح جمصوریہ جرمنی کے آئین کے آرنیکل نمبرا کی رو سے حکم انسانی (Dignity Of Man) و لقد کر منابنی آدم (القرآن 70:71) کو باقابل تشخیص حق قرار دیا گیا ہے۔ اس آئین کے آرنیکل نمبر 5 میں کہا گیا ہے:

ہر شخص کو تحریر، تقریر اور اطمینان خیال کی آزادی کا حق حاصل ہے۔“

مگر اس کے ساتھ ہی آرنیکل نمبر 5 کی ذیلی آرنیکل نمبر 2 میں واضح کر دیا گیا ہے کہ یہ حقوق، قانون عام، قواعد و ضوابط اور شخصی عزت و حکم کے دائرہ میں رہتے ہوئے استعمال کئے جاسکیں گے۔

امریکہ میں آزادی تحریر و تقریری وہاں کے دستور میں پہلی ترمیم کے بعد حاصل ہوئے لیکن اس میں بھی مطلق آزادی کا کوئی تصور نہیں امریکن پریم کورٹ کے فیصلوں کے مطابق دستور بھی اس بات کی اجازت نہیں دیتا کہ کوئی شخص بھی اسکی غیرذمہ دارانہ تحریر یا تقریر کرے جو عوام میں اشتعال انگیزی کا باعث ہو اس لئے ریاست کو یہ حق حاصل ہے کہ وہ اپنی قاہرانہ طاقت استعمال کر کے اسکی آزادی کو سلب کر لے جو امن عامہ میں خلل انداز ہو یا اس کی وجہ سے اخلاقی بگاڑ پیدا ہو (US 652 286) امریکہ کی پریم کورٹ نے آزادی مذہب کے بارے میں اپنے ایک صرکتہ الارافیصلہ میں لکھا ہے کہ آزادی مذہب کے نام پر توہین مسح کے ارتکاب کی اجازت نہیں دی جاسکتی کیونکہ اس سے پیروان مسح کے جذبات محروم ہوتے ہیں۔ اس فیصلہ کا اقتباس ہم نے اپنی کتاب ”ناموس رسول اور توہین رسالت“ کے باب چشم میں دیا ہوا ہے۔

برطانیہ میں اگرچہ تحریری دستور موجود نہیں لیکن وہاں کے غیر تحریری آئین میں بھی کسی کو آزادی تحریر و تقریر اور آزادی اطمینان خیال کے حق کی بنا پر ایسا کوئی اتحقاق حاصل نہیں ہے کہ وہ برٹش لاء کے خلاف درزی کرتے ہوئے اپنی زبان یا قلم کو استعمال کرے۔ اس بارے میں یورپ کے مسلم مفکر آئین و قانون ڈائلی نے لکھا ہے:

ایسا بیان جو شخصی توہین یا توہین مسح کی زد میں آئے۔ اس کا اظہار خواہ کسی خط یا کارڈ ہی کے ذریعہ کیون نہ کیا جائے اس کی حیثیت کسی کتاب یا اخبار میں شائع شدہ بیان ہی کی طرح متصور ہو گی اس لئے اگر یہ کہا جائے تو مبالغہ نہیں ہو گا کہ برطانیہ میں پرنس مکمل طور پر آزاد نہیں ہے۔ ”آئینی قانون۔ اے۔ وی۔ ڈالسی ص 247)

البته برطانیہ میں آزادی تقریر کے لئے کچھ اہتمام کیا گیا ہے وہاں ہائیکورک میں ایک چھوٹا سا گوشہ مختص ہے جو اپنیکر کارز کے نام سے مشہور ہے اس مختصری جگہ میں مختص اوقات کے اندر ہر شخص کو جو جی میں آئے کہنے یا بکھنے کی چھوٹ دی گئی ہے لیکن یہاں بھی کسی کو یہ اجازت نہیں کہ وہ حضرت عیسیٰ یا برطانیہ کی ملکہ معظمہ کی شان میں کسی قسم کی کوئی گستاخی کرے۔

خود انڈیا جہاں کے وحید الدین باشندے ہیں کے آئین کے متعلقہ دفعات (Articles) کو پڑھ لیتے اور انہیں سمجھنے کی کوشش کرتے تو آزادی اظہار خیال کے بارے میں اسی طرح کی نامعقول باتیں شاید نہ کرتے۔ انہیں کافی نہ ٹوشن کا آرنیکل نمبر 19 آزادی اظہار خیال اور آزادی تحریر و تقریر اور دیگر حقوق سے متعلق ہے۔ آرنیکل نمبر 19 کی ذیلی دفعہ (2) میں کہا گیا ہے کہ آزادی تحریر و تقریر اور آزادی اظہار خیال کے حق سے موجود قوانین متأثر نہیں ہوں گے بالفاظ دیگر یہ آزادہ حقوق ان قوانین کے حدود سے تجاوز نہیں کر سکیں گے جو انہیا میں نافذ العمل ہوں گے۔ ریاست کو ان آزادانہ حقوق پر معقول پابندیاں عائد کرنے کی قانون سازی کا حق حاصل ہو گا جو انہیا کی بالادستی اور اس کے تحفظ سے متعلق ہوں اور جن کا تعلق ملک کے لفظ و ضبط شخصی عزت، تہذیب و شانشی اور اخلاقی اقدار سے وابستہ ہو۔ شانشی (Decency) کا لفظ دوسرے دستاویز میں واضح طور پر موجود نہیں جس طرح کہ انہیا کے دستور میں اسے بطور خاص استعمال کیا گیا ہے۔

ہم نے اسلامی جمہوریہ پاکستان کے آئین کا ذکر اس لئے مناسب خیال نہیں کیا کہ کہیں موصوف اس کے نام ہی سے بدک نہ جائیں کیونکہ یہ لاوینی (Secular) آئین نہیں ہے۔ آزادی تحریر و تقریر اور آزادی اظہار خیال پر آئین اسلامی جمہوریہ پاکستان کے آرنیکل نمبر 19 ہی کے تحت وہی پابندیاں عائد کی گئی ہیں جن کا ذکر انہیا کے دستور کے

متعلقة آرنیکل کے تحت آپ کا ہے۔ اس میں بھی تہذیب و شائخی نعم و ضبط اور اخلاق کی پابندی کا بطور خاص ذکر موجود ہے لیکن جو چیز اسے اعتراض اور دوسرے دستوروں سے ممتاز کرتی ہے اور جس کا ذکر اس آرنیکل میں سب سے پہلے کیا گیا ہے وہ یہ ہے کہ شوکت اسلام (Glory Of Islam) کے منان ان آزادانہ حقوق کے استعمال کی کسی صورت اجازت نہیں دی جائے گی۔

چونکہ وحید الدین خان کی ذہنی ساخت یہ کوئی ہے اس لئے گمان غالب ہے کہ مکوری آف اسلام کے الفاظ ان کے حق سے نیچے نہیں اتر سکتیں گے اس لئے ہم ان کی مزید وضاحت نہیں کرنا چاہتے۔ البتہ یہ بات ان حضرت کے گوش مزار کرنا ضروری سمجھتے ہیں کہ آزادی تحریر و تقریر اور اظہار خیال کی آزادی دنیا کو سب سے پہلے اسلام نے دی تھی مگر اس کو اخلاقی اقدار، شرافت اور شائیخی اور معقول پابندیوں کے ساتھ مشروط بھی اسلام ہی نے کیا تھا جس کو ساری دنیا نے بعد میں تسلیم کر لیا اور اس کو اپنے آئین اور قانون کا جزو لایٹ فک بنا لیا۔ مگر ان پابندیوں کے بغیر معاشرے میں فساد اور بکاڑ پیدا ہو جاتا اور ان کے بغیر کوئی ریاست، کوئی حکومت اپنا وجود ہی برقرار نہیں رکھ سکتی۔ اس کم علمی کی وجہ سے جو جمالت سے بھی زیادہ خطرناک چیز ہے وحید الدین آزادی کے مکمل مفہوم کو سمجھنے سے قاصر ہے ہیں۔ دنیا کا کوئی قانون، کوئی آئین کسی کو ہرگز اس بات کی اجازت نہیں دیتا کہ وہ اخلاقی حدود کو پہلا غلتے ہوئے اور شرافت اور شائیخی کی اوپنجی سعی سے اتر کر آزادی کے ہم پر دشام طرازی اور دل آزاری کرے اور اسے آزادی تقریر کا حق سمجھ لے۔ خان صاحب موصوف سے بجا طور پر کہا گیا ہے کہ وہ لال قلعہ کی چھت پر کھڑے ہو کر گاندھی جی، اندر را گاندھی، جواہر لال خلویا را شریعت کو مخلّفات سنائیں۔ پھر انہیں پولیس اظہار خیال کی آزادی اور آزادی تقریر کا مفہوم اچھی طرح سمجھادے گی اور انہیں اس مقام پر پہنچا دے گی جہاں مرفع القلم (Lunatic) حضرات کو بحفاظت رکھا جاتا ہے۔ مسلمانوں کو رواداری کا سبق دینے والے اور انہیں رشدی بھیجیے درودہ دین شخص کی گندی گالیوں پر صبر کی تلقین کرنے والے ان حضرت میں کیا یہ حوصلہ ہے کہ وہ اس شخص کو برداشت کر لیں گے جو ان کی ماں، بہن، بیٹی، بھو اور بزرگوں کو وہی تنگی گالیاں رہتا پھرے جو شیطان رشدی نے اپنی کتاب الیسی خرافات میں جا بجادی ہوئی ہیں۔

وحید الدین خان کی یہ کتاب پاکستان میں ہماری تحریک ناموس رسول ملکہ نہیں جس

کے نتیجہ میں یہاں قانون توہین رسالت نافذ ہوا کے بعد کی پیدادار ہے اس بندہ عاجز نے اپنی اس کتاب "ناموس رسول ملکہ" اور قانون توہین رسالت ملکہ" میں ان تمام طاغوتی خیالات کا جو خال صاحب اور موصوف کے مدد حین کے دماغ میں کلبلا رہے تھے پسلے ہی جواب دے دیا تھا۔ اب ہماری یہ کتاب ہانگ کی ائرنسٹشل اسلام سوسائٹی انگریزی میں ترجمہ کروا کر ساری دنیا میں اس کی اشاعت کا اهتمام کر رہی ہے۔ مولانا نے رشدی کے جوش حمایت میں قلابازیوں کے ایسے ایسے کرتب دکھائے ہیں کہ ناطقہ سرگرم بان ہے اسے کیا کئے۔ مولانا کا ہدف بیچارہ "اردو خواں" طبقہ ہے خواہ وہ یورپ میں ہو یا امریکہ میں، ہندوستان پاکستان میں ہو، بھگہ دیش یا دنیا کے کسی حصہ میں ہو ساری شرارت اور کارستانی اسی طبقہ کی ہے جس کی وجہ سے بقول مولانا یہ "لغو ایجی ٹیشن اور ہنگامہ دار و گیر رشدی کے خلاف دنیا میں جگہ جگہ بربا ہوا۔ اسی لئے مغربی دنیا سلمان رشدی کو اپنی معاملہ بنا کر مسلم دنیا کے خلاف کمرستہ ہے۔ مغربی دنیا کی طرف سے سلمان رشدی کی حمایت کا سبب اسلام دشمنی نہیں ہے۔ جیسا کہ مسلم رہنمائی طور پر اس کے بارے میں کہہ رہے ہیں بلکہ یہ ان کے اپنے مذہب کا دفاع ہے ٹھیک اسی طرح جس طرح سلمان اپنے مذہب کے دفاع میں متحرک ہیں۔ اس طرح یہ لڑائی سلمان بمقابلہ رشدی نہیں رہی بلکہ سلمان بمقابلہ مغرب بن گئی ہے۔"

مولانا چالیس سال سے پوری قوت اور طاقت کے ساتھ سرگرم عمل ہیں اور یہ صمم چلا رہے ہیں کہ یہ کم نصیب "اردو خواں" طبقہ راہ راست پر آجائے بھاری بھر کم کتابوں سے اپنی تحریروں، تقریروں اور لٹریچر کے انبار سے اس "طبقہ" کو سمجھا رہے ہیں کہ وہ اپنے دین و مذہب پر اس طرح حملہ پر مشتمل نہ ہوں اسلام اور مرکز اسلام کی اہانت، توہین اور دشام طرازیوں پر غم و غصہ کا اظہار اور ایجی ٹیشن لغو اور بہت بڑی بات ہے۔ اس سے اجتناب کرنا چاہئے کیونکہ حضور ملکہ رسول رحمت ہیں۔ بلاشبہ آپ ملکہ رحمۃ اللہ علیہم ہیں مگر مولانا سے یہ کون پوچھے کہ حضرت! اللہ میاں بھی تو ارحم الراءحیں ہیں لیکن وہ بھی اپنے منکرین اور نافرمان بندوں کو اپنے رسولوں کے منکرین اور ان کی اطاعت سے انکار کرنے والوں اور ان کی شان میں گستاخی کرنے والوں کو سخت سزا اور عذاب شدید کی وعید سنارہ ہے ہیں۔ معلوم نہیں خدا کا اپنے بندوں کے ساتھ اس طرح سلوک کے بارے میں مولانا کا کیا خیال ہے؟

مولانا نے جن کا شمار بھارت کے چوٹی کے فضلاء میں ہوا ہے۔ ملت کے لئے اتنے پاپڑ بیلے ہیں اس کے پاوجود اس نام سمجھ "اردو خواں طبقہ" پر اس کا کوئی اثر نہیں ہوا۔ چنانچہ "سوچنے کی بات" کے عنوان سے تحریر فرماتے ہیں "اس کام میں اگرچہ مجھے "ملت" کا (یہاں اردو داں طبقہ کو ملت کہہ دیا ہے) مطلوبہ تعاون حاصل نہ ہو سکا۔"

جس کی وہ اتنے عرصہ دراز سے آس لگائے جیسے تھے اور ابھی تک اسی سوچ اور نظر میں غلطیں اور میچاں ہیں مگر داد دینجئے ان کی ہمت پر کہ اس نامزادی کے پاوجود وہ اس شوق فضول سے باذ نہیں آئے فرماتے ہیں "ماہم میں نے اپنی پوری طاقت اس کام میں لگا رکھی ہے۔"

سوچنے کی ایک بات یہ بھی ہے کہ رشدی نے اپنی ابلیسی کتاب انگریزی زبان میں لکھی ہے۔ "اردو خواں" طبقہ نے اس کو کیسے پڑھ لیا۔ اگر پڑھ بھی لیا تو اسے کیسے سمجھ لیا؟ جب کہ وہ مولانا کی اردو میں لکھی ہوئی چالیس سالہ تحریروں کو بھی نہیں سمجھ سکے! ہمیں یہ تو معلوم نہیں کہ مولانا کی "مادری زبان" کیا ہے؟ مولانا اردو جیسی کم مایہ زبان کی بجائے رشدی کی طرح انگریزی کو آزادی اعتماد کا ذریعہ ہتا تے تو شاید انگریزوں داں طبقہ پر اس کا خاطر خواہ اثر ہوتا ہم نے لفظ شاید اس لئے لکھا ہے کہ انگریزی داں طبقہ نے رشدی کی کتاب اور اس کے اعتماد خیال پر سخت نکتہ چینی کی ہے۔ برطانیہ کے انگریزی زبان کے معروف نقاد ابروں واٹ (Auberon Waugh) نے تو یہ مطالبہ کیا ہے کہ رشدی کو خراب انگلش لکھنے پر سزا دنا چاہئے۔ خود بھارت کے دانشور خشونت نگرنے رشدی کی اس کتاب کو پچ کر دکر دیا ہے کہ بطور ناول بھی یہ کتاب پڑھنے کے لائق نہیں۔ یہ باقی مولانا کے علم میں ہیں۔ فیض احمد فیض کا جو انگریزی کے بہت بڑے رائٹر تھے رشدی کی انگریزی کے بارے میں یہ تبرہ ہے کہ مغرب کی اس سے بڑھ کر اور کیا بد نصیبی ہو سکتی ہے کہ رشدی بیسے شخص کو برطانیہ کے ناول نگاروں میں شامل کیا گیا ہے۔ مولانا فرماتے ہیں کہ وہ "اردوں داں" تھے۔ مولانا کے ترکش کا کوئی تیر ایسا نہیں جس کی زد میں آکر کوئی نفع سکا ہو۔ "ملت" تو خیر شروع ہی سے ان کے زیر عتاب رہی ہے۔ شامِ رسول ملک نہیں رشدی کے خلاف مسلمانوں کے "شور و غل" پر مولانا خوب گرجے برے ہیں مگر اس کو انسوں نے کافی نہیں سمجھا اور ملت کو معاف نہیں کیا بلکہ وہ اس کو سخت سزا دینے کے لئے پوری قوت جمع کر رہے ہیں۔ فرماتے ہیں "ابھی ٹیشن" ناجائز ہے اس لئے

انہوں نے ملت اور ملت کے رہنماؤں پر فرد جرم عائد کر دی ہے۔

**فرد جرم:**

”مسلم رہنماؤں کی یہ غلطی صحیح لفظ سرکشی ہے بلاشبہ آخری حد تک ناقابل معافی جرم ہے۔ یہ جرم (ایجی ٹیشن شور و غل) یقیناً سلمان رشدی کے جرم سے بھی زیادہ سمجھیں تر ہے۔ سلمان رشدی کو کثیرے میں کھڑا کرنے کی کوشش میں مسلمان رہنماؤں نے خود اپنے آپ کو شدید تر قسم کے مجرمانہ کثیرے میں کھڑا کیا ہے۔“ اس طرح جرم کو ناقابل معافی قرار دے کر سمجھیں ترین سزا یعنی اجتماعی سزا یعنی موت کا فیصلہ مولانا نے نہ سنا دیا اور دوسری طرف رشدی کو تمام جرائم سے نہ صرف بری کر دیا بلکہ اسے ادبی ہیرو بنا دیا۔ فرماتے ہیں ”مسلمانوں کے اس احتجاجہ اقدام کے آخری نتیجہ میں سلمان رشدی ہیرو بن کر برطانیہ کی شاہی حفاظت میں بیٹھا ہوا ہے۔“

اس کے تحفظ کے بارے میں ایک قانونی نکتہ یہ بھی ارشاد فرمایا: ”چونکہ رشدی برطانیہ کا باشندہ ہے اس پر برطانیہ کے قوانین نافذ ہوتے ہیں ایران یا پاکستان کے نہیں۔ انعام دے کر یا جذباتی اپیل کر کے اس طرح ایک غیر ملکی کو مرواہا گویا انٹر نیشنل بد امنی کا جواز فراہم کرنا ہے۔“ یہ انتباہ ہے مسلمانوں کے لئے کہ رشدی کو مرواہنے کی کسی قسم کی کوئی کوشش سے بین الاقوامی قانون حرکت میں آ سکتا ہے۔ اس کے بعد بیچارے مسلمانوں کو دنیا میں کہیں بھی کوئی جائے پناہ نہیں ملے گی۔ الامان والحفیظ!

”توہین رسالت“ اور ”توہین ریاست“ مولانا کو چونکہ ہمدانی کا دعویٰ ہے اس لئے برطانیہ کے قوانین توہین رسالت (Blasphemy) اور توہین ریاست (Contempt Of State) کے فرق کی وضاحت بھی ناگزیر مجبوری تھی۔ اس سلسلے میں دو مثالیں پیش کرتے ہیں۔

”برطانیہ میں ستر ہویں صدی سے ایک قانون موجود ہے جو مسیحیت کے خلاف کفریہ کلمات (Blasphemy) کو قابل سزا جرم قرار دیتا ہے مگر اس تعزیری قانون کے ہوتے ہوئے برطانیہ میں ایک فلم بنائی گئی جو سراسر قانون کے منشاء کے خلاف ہے اس فلم

کا نام ہے: The Last Temptation Of Christ.

اس فلم میں نعمۃ باللہ مسیح کی جنسی زندگی کے مناظر دکھلائے گئے ہیں۔ یہ فلم

برطانیہ میں کھلے طور پر دکھائی جا رہی ہے مگر نہ کوہہ قانون ہونے کے باوجود اس ہلم پر آج تک کوئی پابندی نہیں لگائی گئی نہ اس کے بہانے والوں کو کوئی سزا دی گئی۔ اسی طرح برطانیہ کی ایک بر عکس مثال دیتے ہوئے لکھتے ہیں ”پیر رائٹ“ (Peter Wright) ایک انگریز ہے جو ریٹائرڈ ہونے کے بعد اب آسٹریلیا میں رہتا ہے وہ برطانیہ کے محکمہ اشیلی جس میں اعلیٰ آفسر تھا۔ اس نے ریٹائرڈ ہونے کے بعد اپنی یادداشتوں پر مشتمل ایک کتاب لکھی جس کا نام ”اسپائی چپر“ (Spy Catcher) ہے۔ اس کتاب میں برطانیہ کے محکمہ جاسوسی کے راز بتائے گئے ہیں۔ پیر رائٹ نے اپنی یہ کتاب لندن کے ایک پبلیشور کے ہاتھ فروخت کی مگر اس کی اشاعت سے پہلے ہی حکومت برطانیہ کو اس کا علم ہو گیا۔ اس نے فوراً یہ کہہ کر اس پر پابندی لگادی کہ یہ کتاب سرکاری رازوں کی پرده داری کے خلاف ہے۔ مصنف اور پبلیشور کی تمام کوششوں کے باوجود یہ کتاب چھپ نہ سکی۔ 1988ء میں یہ کتاب ایک بیرونی ملک میں چھاپی گئی تاہم برطانوی صدور میں اس کتاب کا داخلہ منوع ہے۔ تقابلی مثال پر غور کیجئے ایک ہی ملک ہے۔ وہاں ”توہینِ مسح“ کا واقعہ ہوتا ہے مگر قاعدہ قانون کے ہوتے ہوئے اس پر پابندی نہیں لگائی جاتی دوسری طرف اسی ملک میں توہینِ ریاست کا واقعہ ہوتا ہے تو حکومت اس کے خلاف فوراً سرگرم ہو جاتی ہے اور پورا ملک اس کو اپنے اندر جگہ دینے سے انکار کرتا ہے۔ اس فرق کی مولانا توجیہ کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

”اس فرق کی کیا وجہ ہے؟ اس کی وجہ صرف ایک ہے۔ برطانیہ ”توہینِ ریاست“ کی اہمیت سے واقف ہے مگر ”توہینِ رسالت“ کی اہمیت کا اسے احساس نہیں۔“ توہینِ نبوت کے بارے میں وہ بھی ”بے حسی“ مسلمانوں، مسلمان رہنماؤں اور مسلمان ریاستوں کے اندر پیدا کرنا چاہتے ہیں کہ وہ توہینِ نبوت جس پر ان کے ایمان اور اعتقاد کا دار و مدار ہے اسے قطعی کوئی اہمیت نہ دیں اور چاہتے ہیں کہ مسلمان بھی جس ”ریاست“ میں ہوں انہیں صرف اسی ریاست کی اہمیت کا احساس ہونا چاہئے تاکہ وہ برطانیہ کی طرح ریاست کو پوچھان شے (Fetish) تسلیم کر لیں۔

اسکی لغویات قرآن اور حدیث کی تعلیمات سے صریح الکار ہے۔ جہاں نک قرآن اور حدیث کی تفسیر اور تعبیر کا تعلق ہے اس بارے میں مسلمہ علیے دین کے مقابلہ میں ایک خود ساختہ مولوی و حید الدین کے پر اگنده خیالات کو پر کاہ کے برابر بھی وقعت نہیں دی

جا سکتی۔ اس نے ہم اس پر کوئی تبصرہ کر کے اپنا اور قانون کا وقت صالح نہیں کرنا چاہئے۔

جہاں تک ان کی قانونی معلومات کا تعلق ہے اس بارے میں عرض کر چکے ہیں کہ وہ آئین اور قانون کی ابجید سے بھی واقع نہیں جس کا ثبوت خود آئین اور قانون کی زبان میں پسلے بھی کر دیا گیا ہے اور آئندہ بھی جہاں ضرورت ہو پیش کر دیا جائے گا۔  
تاریخ پر وحید الدین خان کا مجرمانہ حملہ:

تاریخی استقراء اور فلسفہ تاریخ تو بہت اونچی جنگ ہے جو موصوف کے نابالغ ذہن کی دسترس سے باہر ہے۔ لیکن انہوں نے تاریخ اور واقعات کو منع کرنے کی جو کوشش کی ہے وہ حیرت انگیز ہے۔

حضرت مسیح کی پاکیزہ زندگی پر جس نیپاک سیکسی فلم (Last Temptation Of Christ) کو اسلامی نظریہ حاکیت الٰہی کے برخلاف اپنے سیکولر نظریہ اقتدار ریاست (Sovereignty Of Allah) کی تائید میں پیش کیا ہے اس بارے میں ان حقائق کو جان بوجھ کر چھپایا گیا ہے۔ جس سے ان کے سیکولر نظریہ ریاست اور اس الزام کی تردید ہوتی ہے جو انہوں نے مسلمانوں پر لگایا ہے۔ وہ مُبینہ الزام انہی کے الفاظ میں درج ذیل ہیں:

”شتم (توہین پیغمبر) کے معاملہ میں موجودہ زمانہ کے مسلمان ایک عجیب تضاد میں جلا ہی۔ ان کا حال یہ ہے کہ جب مسئلہ بیان کرنا ہو تو وہ کہتے ہیں کہ خدا کے پیغمبروں میں نے کسی بھی پیغمبر پر سب و شتم کرنا یکساں طور پر جرم ہے۔ وہ ہر طرح ایسے شامم کو واجب القتل قرار دے دیتا ہے۔ مگر عملی اعتبار سے ان کا حال یہ ہے کہ وہ صرف اپنے پیغمبر کے سب و شتم پر بھڑکتے ہیں جہاں تک دوسرے پیغمبروں کا تعلق ہے ان کے خلاف خواہ کسی قسم کی بھی گستاخی کی جائے ان کے اندر کوئی حرکت پیدا نہیں ہوتی۔“

یہ بات سراسر خلاف واقعہ ہے۔ جن دنوں، متذکرہ بالا فلم مسیح کی آخری ترغیب جنسی لندن کے سینما ہال میں دکھلائی جانے والی تھی میں لندن میں موجود تھا۔ ہم نے اس

فلم کی نمائش کے خلاف باقاعدہ مسم چلائی۔ 22 ستمبر 1988ء سینما ہال کے سامنے پکنگ شروع ہوئی۔ جس میں عیسائی اور یہودیوں کا ایک گروہ بھی ہمارے ساتھ شریک ہو گیا۔ ہماری ایسوی ایشن آف مسلم چیورسٹ نے برٹش فلم انٹریشورٹ کو باقاعدہ نولس دیا کہ اس فلم کی نمائش کو روک دیا جائے ورنہ فلمز، سینما کے مالکان اور برٹش فلم انٹریشورٹ کے خلاف بلاس فلمی (Blas Phemy) قانون کے تحت کارروائی کی جائے گی۔ اس سلسلہ میں اس فلم کے خلاف میرے انترویو کے علاوہ مضمون لندن کے اخبارات میں شائع ہوئے جس کے نتیجہ میں لندن کے زیرزمین اسٹیشنوں سے حضرت مسیحؐ کے ساتھ بازار حسن کی نیم برہنہ طوانف کے قد آدم پوسٹر ہٹائے گئے اور فلم بری طرح فلاپ ہو گئی۔

مسلمان خود کو حضرت ابراہیم، موسیٰ و ہارون اور عیسیٰ اور تمام انبیاء کرام کا دارث سمجھتے ہیں۔ قرآن کے فرمان کے مطابق ان میں کوئی فرق روانی نہیں رکھتے البتہ فضیلت کا معاملہ اور ہے۔ اس لئے وہ کسی بھی پیغمبر کی توجیہ برداشت نہیں کر سکتے اور جو کچھ بھی ان کے بس میں ہو وہ کمزورتے ہیں۔ مسلمان تو حضرت مسیحؐ کے خلاف فلم کی نمائش پر تو حرکت میں آگئے تھے۔ انہوں نے اس کے خلاف احتجاج بھی کیا۔ قانونی نولس بھی برٹش حکومت کے متعلقہ ادارے کو دے دیا اور وہ کچھ کیا جو وہاں ان کے بس میں تھا۔ اگر وہاں کی حکومت نے اس گندی فلم کی نمائش کو روکنے کے لئے کوئی قانونی کارروائی نہیں کی تو یہ وہاں کی حکومت کی کوتاہی (Omissim) ہوئی جو بذاتِ خود جرم ہے اور وہاں کے پرداں مسیحؐ کی بے حصی ہے جس کی تائش صرف دحید الدین خاں جیسی ذہنیت کے لوگ ہی کر سکتے ہیں۔

مندرجہ بالا الزم کی بنیاد وہ عجیب و غریب تضاد ہلاتے ہیں جس میں یہ مسلمان قوم جلتا ہے۔ حالانکہ خود حضرت کی ذات اور ان کی کتاب میں تضاد کے ایسے ایسے نوادرات ملتے ہیں جو اور کہیں سے دستیاب نہیں ہو سکتے ایک طرف تو مسلمانوں پر الزم عائد کر رہے ہیں کہ وہ پیغمبر ﷺ کے سوا کسی اور پیغمبر کی اہانت پر خاموش تماشائی بن جاتے ہیں لیکن اگر مسلمانوں نے اسی کوئی حرکت کی تو اس پر بھی سخت ناراض ہو جاتے ہیں اور اس واقعہ کو ”تخیب کاری“ کے الزم کے تحت بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں: ”پاکستان کے امگریزی اخبار فرشٹ پوسٹ میں کسی مغربی پرچہ سے ایک مضمون نقل کیا گیا۔ اس کے ساتھ آدم اور حوا کی ایک تصویر بھی تھی وہ بھی فرشٹ پوسٹ میں چھپ گئی۔ اس کے بعد

ڈیڑھ ہزار کی تعداد میں پھرے ہوئے مسلمانوں نے اخبار کی وسیع عمارت کو گھیر لیا اور اس کو ساز و سامان سیست جلا کر خاکستر کر دیا۔ اس قسم کے واقعات ایک یا دوسری شکل میں ہو رہے ہیں جہاں مسلمانوں کو عمل کی آزادی حاصل ہے۔ مسلمان اپنی اسی طی ہوئی آزادی کو "تخیب کاری" میں استعمال کر رہے ہیں اور اس کا نام انہوں نے اسلامی جہاد رکھا ہے۔ یہ جہاد نہیں بلکہ سرکشی ہے اور سرکشی اللہ تعالیٰ کے بیان بدترین جرم کی حیثیت رکھتی ہے۔ پھر خود ہی منصف بن کر اس جرم کی سزا میں مسلمانوں کے خلاف اجتماعی سزا نے موت کا فیصلہ بھی صادر کر دیا جس کا ذکر ہم پہلے کر چکے ہیں۔ مگر اس فیصلہ پر عملدرآمد ان کے یا ان کے سرپرست طاقتوں کے بس کی بات نہیں اس لئے وہ حضرت ناصح کے بھروسے میں نا سمجھ مسلمان قوم کو سمجھا رہے ہیں کہ وہ رشدی کی گالیاں کا، اس کی خرافات کا کوئی جواب نہ دیں۔ اس کی شرارتوں کو نظر انداز اور اسے کھل کھلنے کا موقع دیں۔ مگر ناصح مشفق خود "اردو داں" طبقہ یعنی مسلمان قوم، مسلمان رہنماؤں، اس کے شہیدوں اور ملت کی برگزیدہ شخصیتوں کے خلاف نہ صرف تندیب اور شائشگی سے گری ہوئی زبان استعمال کرتے ہیں بلکہ ان کے خلاف گالیوں کا آزادانہ استعمال کو جائز بلکہ اپنا حق سمجھتے ہیں۔ اس لئے مسلمانوں کی طرف تو بے محابا "احمق، نالائق، نادان، بے عقل" کے سمجھ دشناام جیسکتے ہیں اور ان کے احتجاج کو "لغو، فضول، شور و غل، جیخ و پکار" کہتے ہوئے کوئی عار محسوس نہیں کرتے۔ اس احتجاج کی وجہ سے اسلام بھی ان کی نظر میں "وحشت اور بردست کا مذہب بن چکا ہے" اس لئے انہیں یہ خوف کھائے جا رہا ہے کہ اس کی وجہ سے روئے زمین پر شاتمین کی قبروں کے سوا اور کچھ نہیں دکھائی دے گا۔ اسلام کی برگزیدہ ہستیوں، مسلمانوں کی محبوب شخصیتوں اور ان کے قائدین کے بارے میں انہوں نے جس طرح اظہار خیال کیا ہے اس کے چند نادر نمونے قارئین کی خدمت میں پیش ہیں۔

**امام ابن تیمیہ :**

شیخ الاسلام مجدد دین امام ابن تیمیہ "کو تفہیم قرآن و حدیث، تفتیہ فی الدین، فلسفہ منطق اور تمام علوم متداد لہ میں جو مقام و مرتبہ حاصل ہے وہ ان کے بدترین مخالف بھی تسلیم کرنے پر مجبور ہیں۔ پھر میدان جہاد میں ان کے کارناموں کو دیکھ کر حیرت ہوتی ہے

کہ اللہ تعالیٰ نے ایک ذات میں اتنے صفات عالیہ جمع کر کے انہیں مجتہد اور مجدد کے بلند مقام کے لئے منتخب فرمایا اور ساتھ ہی ایک ایسا مرد مجلد بھی بنادیا جس کے رگ و پے میں فقط مستی کردار کا جوش اور جذبہ سرایت کئے ہوئے تھے علامہ شیلی "جیسے بلند پایہ عالم اور اسلامی سورخ نے امام ابوحنیفہ" ، امام غزالی" ، امام رازی شاہ ولی اللہ" جیسی ہمہ مقتدر دینی شخصیتوں میں سے صرف شیخ الاسلام امام ابن تیمیہ" کو ہی مجدد دین و ملت کے منفرد اور ممتاز مقام پر فائز رکھا ہے۔

مولانا ابوالکلام آزادی جیسی نابغہ روزگار فضیلت بھی صرف شیخ الاسلام ابن تیمیہ" کی ذات کو امامت اور مجددت کی سزاوار بھیتی ہے۔ یہ مسئلہ حقیقت ہے کہ سات صدیاں گزرنے کے بعد بھی آج تک ان کا کوئی ہم پایہ اور ہمسریدا نہیں ہوا۔ مگر اس دور کا ایک قلم کار وحید الدین خلیل امام ابن تیمیہ کی ذات گرامی اور ان کی گراں قدر تصنیف "السارم المسلول علی شاتم الرسول" جو توجیہ رسالت کے موضوع پر قرآن کی آیات میسنات، احادیث رسول ﷺ، ائمہ فقہ کے مختصر ابسطاط کی روشنی اور خود اپنی عالمانہ بصیرت اور برائیں قاطع اور زور استدلال سے "شتم رسول" کے تمام پہلوؤں کا احاطہ کئے ہوئے مستند ترین کتاب ہے۔ تمام اسلامی مکاتب مگر اس کتاب کو بطور سند پیش کرتے ہیں مگر ابن تیمیہ کی کتابوں کے بارے میں ایک طفل مکتب وحید الدین خال کی جسارت ملاحظہ فرمائیے۔ لکھا ہے:

ابن تیمیہ کی کتابیں تجربہ اور استدلال کے اعتبار سے اعلیٰ معیار کی نہیں ہوتی۔ "السارم المسلول" بھی اس اعتبار سے کوئی معیاری کتاب نہیں۔ ان میں انہوں نے طفلاں باتیں کہی ہیں اور ان کی توجیہ صفحہ خیز حد تک بے معنی ہے "ابن تیمیہ کی دلیل و حاصلی ہے۔"

خدا کی شان تو دیکھو کہ مگر چڑی گھنٹی  
حضور بلبل بتاں کرے خن سنگی

ابن قیم چونکہ امام ابن تیمیہ کے ہم خیال لوگوں میں سے ہیں اس لئے ابن قیم نے شتم رسول کے مسئلہ کو حرمت رسول ﷺ کا مسئلہ بنادیا ہے اس طرح اس کو حقوق العباد کے تحت لائے ہیں مگر وہ اسے ان حضرات کی ذاتی توجیہ کہہ کر رد کرتے ہیں۔

## امام خمینی اور مولانا ابوالحسن ندوی:

ایران اور ہندوستان کی ان دو بزرگ شخصیتوں کے ہمارے میں ایک اخباری بیان کے ذریعہ انہیں اسلامی قانون کی توہین کا مرکب قرار دیتے ہوئے لکھتے ہیں:

”ایران کے آیت اللہ خمینی نے مسلمانوں سے کہا ہے کہ وہ شیطانی آیات کے مصنف سلمان رشدی کو قتل کر دیں اسی کے ساتھ ایرانی حکومت نے اعلان کیا کہ وہ قاتل کو اسی کے معاوضہ میں ایک بڑا انعام دے گی۔“

مولانا ابوالحسن ندوی نے امام خمینی کی تائید کی ہے۔ انہوں نے کہا کہ امام خمینی اس اعلان میں حق بجا نہ ہیں۔ اسلام میں پیغمبر اسلام کی توہین کے مجرم کی سزا یہی ہے کہ اس کو قتل کیا جائے۔ اس پر تبصرہ کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

”سلمان رشدی نے اگر پیغمبر اسلام کی توہین کی تھی تو میرے نزدیک امام خمینی اور مولانا ندوی جیسے لوگ اسلامی قانون کی توہین کر رہے ہیں۔ کیونکہ اسی طرح کسی کو قتل کروانا ہرگز اسلام کا واقعہ نہیں مگر ساری دنیا کا مسلم پریس پر یک زبان خمینی کی طرفداری میں کھڑا ہو گیا ہے۔“

”ایران میں نہاد اسلامی انقلاب کے بعد انقلابیوں کے ہاتھوں پیش آنے والے وحشیانہ واقعات نے ساری دنیا میں لوگوں کو اسلام سے بیزار کر دیا۔“

ایران کا انقلاب صرف اپنی شاہ انقلاب تھا نہ کہ کوئی اسلامی انقلاب نہے خلاف واقعہ طور پر اسلامی انقلاب کرنے کا نتیجہ یہ ہوا کہ اسلام بدمام ہو کر رہ گیا۔“

## مولانا محمود الحسن:

پاک و ہند کی بست بڑی دینی درسگاہ کے بانی اور آزادی ہند کے مجاہد رہنما شیخ المند مولانا محمود الحسن پر بھی ان کے ایک شعر کا حوالہ دے کر توہین مسح کا الزام عائد کر دیا اور حیران ہیں کہ توہین رسالت کو جرم سمجھنے والی قوم نے انہیں زندہ کیسے اور کیوں چھوڑ دیا۔

اس سلسلہ میں ان کی نعت کا ایک شعر انہوں نے نقل کیا ہے:  
 مردوں کو کیا زندہ، زندوں کو مرنے نہ دوا  
 سیخائی کو دیکھیں ذرا ابن آدم  
 معلوم نہیں تھا کہ خال صاحب شعرو ادب کے معاملہ میں اتنے کور ذوق واقع  
 ہوئے ہیں کہ وہ ایک سادہ سے شعر کے معنی و مفہوم کو بھی نہ سمجھ سکے خال صاحب نے  
 اسی پر بس نہیں کیا بلکہ آگے بڑھ کر اقبال پر بھی حملہ کر دیا۔  
 علامہ اقبال:

علامہ اقبال بھی اپنے اشعار کی وجہ سے خال صاحب کی نظر میں کافرو زندقی اور  
 شرک ہیں۔ اقبال کی اپنی زندگی ہی میں ان کی ایک لعم "آلتاپ" پر لاہور کے ایک  
 مولوی دیدار علی نے ان کے خلاف کفر کا فتویٰ دے دیا تھا۔ اقبال اپنے دور کے مولوی اور  
 ملا حضرات سے گلہ کرتے ہوئے کہتے ہیں:

مجھ کو تو سکھا دی ہے افریق نے زندقی  
 اس دور کے ملا میں کیوں نگ مسلمانی  
 مگر انہیں کیا معلوم تھا کہ ان کے بعد آنے والے دور کا ایک "ماؤرن ملا"  
 وحید الدین ان سب سے بازی لے جائے گا۔ حضرت ملانے علامہ کے بارے میں لکھا ہے  
 اور لکھتے وقت علامہ کا یہ "مشرکانہ" شعر بھی ان کے پیش نظر ہو گا جس میں وہ کہتے ہیں:  
 متروکہ و انجمن کا محاسب ہے قلندر  
 ایام کا مرکب نہیں راکب ہے قلندر  
 اس شعر کی تشریح وہ یوں فرماتے ہیں:

یہ مسلمان جن کو ان کے نام نہماو رہنماؤں نے "محتب کائنات" کے منصب بلند  
 پر بٹھا رکھا ہے۔ ان کے احتساب کا اگلا شاید وہ آسمانی اقدام ہو گا جس کو ان کے محبوب  
 شاعر نے ان شاندار الفاظ میں بیان کیا ہے:

در دشت حیون من جبریل زیوں صیدے  
 بیزاداں بکنند آور اے ہت مردانہ  
 اقبال کا یہ شعر خال صاحب کے فتویٰ گے مطابق سراسر "کافرانہ" اور "مشرکانہ"

ہے۔ اس پر اس کے سوا اور کما جاسکتا ہے خن ضمی عالم بلا معلوم اشد۔  
قائد اعظم محمد علی جناح:

”اردوں داں طبقہ“ کے شاعر اقبال کے بعد خاں موصوف نے اسلامیان ہند کے  
قائد محمد علی جناح جو ”انگریزی داں“ تھے ان کو بھی ہدف تنقید بنانا ضروری سمجھا۔  
مسلمانوں کی آزاد مملکت کے لئے ان کی بے مثال قربانیوں کو پہ یک جنبش قلم مسترد کرتے  
ہوئے لکھتے ہیں: ”موجودہ پاکستان محمد علی جناح کی دین نہیں بلکہ حقیقتاً وہ محمد بن القاسم  
ثقفی کی دین ہے۔“ قائد اعظم نے موصوف کی مضمون نویسی سے بہت پہلے یہ کہا تھا  
کہ پاکستان اسی وقت بن گیا جب کہ سر زمین ہند پر پہلے مسلمان نے قدم رکھا تھا۔ اپنی  
وفات سے ایک دن قبل انہوں نے اپنے معانعِ خصوصی ڈاکٹر ریاض علی شاہ سے فرمایا:

تم جانتے ہو جب مجھے یہ احساس ہوتا ہے کہ پاکستان بن چکا ہے تو  
میری روح کو کس قدر اطمینان ہوتا ہے۔ یہ مشکل کام تھا اور میں اکیلا  
اسے کبھی کرنے سکتا تھا۔ میرا ایمان ہے کہ یہ رسول خدا کا روحانی نیفیض  
ہے کہ پاکستان وجود میں آیا اب پاکستانیوں کا فرض ہے کہ وہ اسے  
خلافت راشدہ کا نمونہ پہنائیں تاکہ خدا اپنا وعدہ پورا کرے اور مسلمانوں  
کو زمین کی بادشاہت دے۔“

(روزنامہ جنگ کراچی 11 ستمبر 1988ء) ڈاکٹر ریاض علی شاہ کی یہ ڈائری جوان کے  
اپنے قلم کی تحریر شدہ ہے پاکستان میں چھپ چکی ہے۔  
مسلمانوں کے قائد نے اپنی وفات سے قبل یہ اعلانِ حق کیا تھا کہ زمین پر بادشاہت  
دینے والی ذات خدا کی ہے۔ مگر اقبال کو ان کے ایک شعر کے حوالہ سے ”کافر“ اور  
”مشرک“ کمنے والا شخص پاکستان کو اللہ کا دین کہنے کی بجائے محمد بن القاسم کا دین کہہ رہا  
ہے۔ اس سے بڑھ کر کفر و شرک اور کیا ہو سکتا ہے؟ محمد بن القاسم کے اعلیٰ ترین مجاہدین  
کردار سے کون انکار کر سکتا ہے لیکن اس بحارتی باسی کو اس کی سیادت کسی اور وجہ سے  
پسند ہے اس کی وجہ بھی بیان کروی ہے:

جب وہ (محمد بن القاسم) ہندوستان سے واپس ہو کر دشمن گیا تو اہل  
ہند نے اس کے لئے اس کا مجسمہ بنایا کہ اس کی تعظیم اور تقدیس کی۔“

### عبدال قادر عودہ شہید:

عبدال قادر عودہ شہید مصر کی پریم کورٹ کے عمدہ جلیلہ سے اس لئے منع ہوئے تھے کہ ایک مسلمان بحق غیر اسلامی قانون بخدا نہیں کر سکتے۔ اس کے بعد وہ اخوان کے نائب مرشد عام ہو گئے اور اپنی ساری زندگی اسلامی قانون کو برپا کرنے کے لئے وقف کر دی۔ اسلامی قانون اور موجودہ مین الاقوامی قانون پر ان کی کتابیں متعدد تسلیم کی جاتی ہیں۔ عبد القادر عودہ جیسی گروں، لمیہ شخصیت کو فراغہ مصر کی اولاد جمال ناصر نے اپنے خلاف بغاوت کے الزام میں شہید کروایا تھا۔ ان کے متعلق بھی وحید الدین اپنی نیش نہیں سے باز نہیں رہ سکے۔ عودہ شہید نے اپنی بلند پایہ تصنیف "التشريع الجنای فی الاسلام" میں مین الاقوامی قانون کے اسلامی نقطہ نظر کو پیش کیا ہے جو حصہ ذیل ہے:

"هم مسلمان مین الاقوامیت پر یقین رکھتے ہیں اور ہمارا قانون جمال تک مسلمانوں کا تعلق ہے ہر مسلمان پر لاگو ہوتا ہے وہ چاہے جمال بھی اقامت پذیر ہوئی۔"

اس قانون کی زد میں شامم رسول رشدی براہ راست آتا ہے اس لئے اس کی حمایت میں بھارتی مضمون نویس وحید الدین خل کی رُجھیت پھر ٹک اٹھی۔ کہتے ہیں:

"اس (اسلامی مین الاقوامی) کے حوالہ سے مضمون نگار (عبدال قادر عودہ شہید) نے یہ ظاہر کرنا چاہا ہے کہ جمہور فقہاء کے نزدیک اسلامی قانون کے نفاذ کے لئے "قوى سرحدوں" کو کوئی اہمیت نہیں۔ مسلمان رشدی اگر مسلم ملک سے باہر بڑائیہ کا باشندہ ہے تو بھی وہاں جا کر اس کو قتل کیا جائے گا اور ایسا کرنا میں اسلامی ہو گا۔ مگر یہ ایک لغو بات ہے جس کا کوئی فقیرہ قائل نہیں۔" اللہ رے فقہاء بصیرت!

### غازی علم الدین شہید:

1926ء میں ایک مسلم نوجوان نے سوائی شردھانند کو قتل کیا جس نے رنجیلا رسول ملکہ کی کتاب لکھی تھی۔ بر صیر کے مسلمانوں نے اس کے خلاف زبردست

احتجاج کیا۔ اس کی یوہ مان نے اپنے اکتوبر بیٹھ کو خوشی خوشی اس بات کی اجازت دے دی تھی کہ وہ ناموس رسول کی حفاظت کرتے ہوئے رسول کریم ﷺ پر قربان ہو جائے سُبْرَ مولانا کی رائے میں: ”ہوا یہ کہ ملک کی تاریخ میں اس (شروعاند) کو شہید کا مقام دیا گیا۔ حقیقت میں اس قسم کے کسی عمل کو ناموس رسول ﷺ نام پر بے فائدہ جان دینا تو کہ سکتے ہیں مگر اس کو ناموس رسول ﷺ کی حفاظت کا نام نہیں دیا جا سکتا۔ یہ قربانی نہیں نادانی ہے جس کا تعلق نہ عقل سے ہے نہ اسلام سے۔“

### قدرت اللہ شہاب:

قدرت اللہ شہاب حکومت پاکستان کے اہم عہدوں پر فائز رہے ہیں پاکستان کے ممتاز ادبیوں میں ان کا شمار ہوتا ہے۔ ان کی سوانح عمری شہاب نامہ کو پاک و ہندوستان کے ادبی حلقوں میں کافی مقبولیت حاصل ہوئی ہے انہوں نے شہاب نامہ میں اپنے بچپن کے ایک واقعہ کے حوالہ سے نبی کریم ﷺ سے بے پناہ محبت کا ایک واقعہ بیان کرتے ہوئے مسلمانوں کی نفیات کا تجزیہ کیا ہے:

”رسول خدا ﷺ کے متعلق اگر کوئی بذیبانی کرے تو لوگ آپ سے باہر ہو جاتی ہیں اور کچھ لوگ تو مرنے کی بازی لگا بیٹھے ہیں۔ اس میں اچھے، نیم اچھے یا بے مسلمان کی بالکل کوئی تخصیص نہیں بلکہ تجزیہ تو یہی شاہد ہے کہ جن لوگوں نے ناموس رسول ﷺ پر اپنی جان عزیز کو قربان کر دیا، ظاہری طور پر نہ تودہ علم و فضل میں نمایاں تھے اور نہ زہد و تقویٰ میں ممتاز تھے۔ ایک عامی مسلمان کا شعور اور لا شعور جس شدت اور دیوانگی کے ساتھ شان رسالت کے حق میں مضطرب ہوتا ہے۔ اس کی بنیاد عقیدہ سے زیادہ عقیدت پر مبنی ہے۔ خواص میں یہ عقیدت ایک جذبہ اور عوام میں ایک جنون کی صورت میں نمودار ہوتی ہے۔“

مولوی صاحب موصوف نے قدرت اللہ شہاب کے مسلمانوں کی قوی نفیات سے متعلق بیان کو درست کہا ہے اور ساتھ ہی اس نتیجہ پر پہنچے ہیں کہ مسلمانوں کا اس قسم کا جذبہ اور عقیدت گراہی ہے۔ پھر یہ فتویٰ صادر کر دیا کہ قدرت اللہ شہاب اور یہ مسلمان

”بے دین“ ہیں: ”جو لوگ اس خوش عقیدگی میں جی رہے ہیں وہ قیامت کا انتظار کریں اس وقت انہیں معلوم ہو جائے گا کہ یہ ایک نیا دین تھا جو انہوں نے گھر رکھا تھا۔“ مگر حضرت کی اس خبر کے بعد تو قیامت سے پہلے ہی مسلمان قوم کو اپنا انجام معلوم ہو گیا۔ اب قیامت کے انتظار کی کیا ضرورت باقی رہی، خود قیامت اس ”گمراہ“ ”بے دین“ قوم کے سامنے حضرت کی شبیہہ مبارک کی صورت میں موجود ہے۔

**احمد دیدات اور بآل ٹھاکرے:**

احمد دیدات ہماری تنقیم درلڈ ایسوی ایشن آف مسلم چیورسٹس کے لائف ممبر اور میں الاقوامی مسلمان شخصیت ہیں۔ انہوں نے مذاہب عالم کا گمرا تقاضی مطالعہ کیا ہے اور بلند پایہ خطیب بھی ہیں۔ اسلام کے مقابلہ میں انہوں نے دنیا کے تمام مذاہب کو جیتھے کیا ہے۔ انہوں نے اپنے اثریویہ میں ایک جملہ ”اسلام کی موجودگی میں دوسرے ایران کی ضرورت باقی نہیں رہی اور زور خطابت میں کہہ دیا کہ ان سب کو مل ڈوز کر دو۔“ ضرورت باقی نہیں رہی اور زور خطابت میں کہہ دیا کہ جنگ اُنھے اور احمد دیدات کا مقابلہ فرقہ پرست بھارتی لیڈر سے کرتے ہوئے لکھا ہے:

”احمد دیدات صاحب یا دوسری مقررتوں کو اس تم کے الفاظ مسلمانوں کو بہت اچھے لگتے ہیں۔ وہ ان پر ہالیاں بجا تے ہیں۔ اگر یہی لفظ دوسرا شخص بولے تو وہ غصہ ہو جائیں گے۔ مثلاً ہندوستان میں بآل ٹھاکرے اگر یہ کہے کہ اسلام اور مسلمانوں کو مل ڈوز کر دو تو تمام مسلمان مشتعل ہو کر ہنگامہ کھڑا کر دیں گے۔ اسی تم کا دو طرفہ معیار موجودہ امتحان کی دنیا میں ہرگز چلنے والا نہیں۔“

**رشدی اور لیڈی ڈیانا:**

وحید الدین خاں اس دوہرے معیار کے پارے میں کیا ارشاد فرمائیں گے جو ان کی معیاری مملکت برطانیہ اور وہاں کے آزاد پریس کے رویہ سے پنس ڈیانا کی حادیاتی موت پر رشدی کے ریمارکس کی وجہ سے دنیا کے سامنے آیا ہے۔ سارا برطانوی پریس رشدی کی اس بات پر کہ ”بے قابو جنسی خواہشات نے لیڈی ڈیانا کو مار ڈالا۔“ سخت غیض و غصب

کا مظاہرہ کر رہا ہے۔ برطانیہ کے کثیر الاشاعت روزنامہ "ٹائمز" نے رشدی کے آرنیکل کو شیطانی خیالات قرار دیا ہے۔ اس پر دیں کے ایک ہفت روزہ رسالہ آؤٹ لک (Out Look) نے بڑا صحیح تبصرہ کیا ہے:

رشدی نے جب برطانوی عوام کی محبوب شزادی کے خلاف کوئی بات لکھی تو اس کے خلاف سخت غم و غصہ کا اظہار کر رہے ہیں۔ حالانکہ جب اس کی تحریر کردہ کتاب میں ان کے محبوب ترین پیغمبر ملک علیہ السلام کی شان میں گستاخی کی وجہ سے مسلمانوں کے جذبات مجروح ہوئے تھے اس وقت یہی برطانوی عوام (اور ان کے ایک ذہنی غلام و حید الدین خال) اور پرلس آزادی تحریر اور آزادی اظہار خیال کے چمپئن بنے بیٹھے تھے۔ مگر اب برطانوی عوام اور پرلس کو معلوم ہوا ہے کہ رشدی واقعی شیطان ہے۔"

### تاریخی شخصیت:

مولانا کو خبر نہ تھی کہ برطانوی عوام اور برطانیہ کا آزاد پرلس اتنی جلد رشدی کے بارے میں پیغما برداری کا جب کوئی ان کی پسندیدہ شخصیت پر نس ڈیانا کے متعلق یکس کے حوالہ سے کوئی ایسی بات کرے جو انسیں ناپسند ہو تو وہ اسے ہیرد سے شیطان ہنا دیں گے۔ حالانکہ مولانا نے رشدی کے لئے برٹش لاء اور میں الاقوای قوانین کا تحفظ فراہم کرنے اور اسے دنیائے ادب کا ہیرد بنانے کے بعد اس کو تاریخ کی بڑی "ہامور شخصیتوں" اور "شیدان حق" کی فہرست میں شامل کرتے ہوئے لکھا تھا: "تاریخ میں بہت سے سچے اور بڑے لوگ گزرے ہیں جن کو وقت کے خالموں نے قتل کیا ہے۔ اس تاریخی پس منظر میں ایسا ہوتا ہے کہ لوگ مقتول کا رشتہ ان گزرے ہوئے لوگوں کے ساتھ جوڑ دیتے ہیں اس کو ہیرد بنادیتے ہیں۔ اس طرح مخالفین کے ہاتھوں سے قتل ہونا اس کو "شیدان حق" کی فہرست میں شامل کر دتا ہے۔"

آگے چل کر مولانا فرماتے ہیں: "یہ کوئی فرضی بات نہیں سلمان رشدی کے اعلان قتل کے بعد عملاً یہی بات پیش آئی ہے چنانچہ انہوں نے اس کی تائید میں ٹائمز آف انڈیا کا ایک مضمون ڈھونڈ نکلا ہے۔ اس مضمون میں رشدی کو تاریخ کی ان ہستیوں اور شخصیتوں

کے ہم پاپیہ قرار دیا ہے جن کو ان کے مخالفوں نے قتل کر دیا تھا یا قتل کرنے کی کوشش کی تھی۔ مثلاً ستراط، سچ، سکیلو، مارٹن لو تھر وغیرہ۔ حتیٰ کہ خود چیف بر اسلام "جن کو مکہ کے لوگوں نے قتل کرنے کی کوشش کی تھی۔ سکیلو کو اپنی آخر عمر تک اپنے گھر کے اندر نظر پرند کر دیا گیا تھا۔ یہی مقدر رشدی کا آج ایک نئی صورت میں ہو سکتا ہے۔" اسکی بے ہودہ، احتمانہ اور شرائیگزیز پاتیں وہی شخص کہہ سکتا اور لکھ سکتا ہے جس میں خیر اور شر کی تمیز باتی نہ رہی ہو۔

### خیر اعلیٰ اور وحید الدین----- یا للعجب!:

"آزادی فکر" اور "اطھار رائے کی آزادی" کو اس زمانہ کی سب سے بڑی قدر اور خیر اعلیٰ کا درجہ دے کر رشدی اور تمام گستاخان بیوت کے لئے اسکی کمین گاہیں تیار کی جا رہی ہیں جہاں سے وہ آزادی کے ساتھ چیف بر اسلام ملٹیپلیکیٹ اور انہیاۓ کرام کی شان میں بے محاباد شام طرازی کریں گا کہ دین و ایمان کی بنیادیں مندم اور مسماں ہو کر رہ جائیں۔ "آزادی فکر" اور "آزادی اطھار رائے" کے پارے میں ہم وحید الدین ہی کے مغرب پیشوں اور رہنماؤں کے حوالہ سے تفصیل گفتگو کرچکے ہیں اور واضح کیا ہے کہ جس چیز کو وہ "آزادی فکر" اور "آزادی اطھار رائے" سمجھ رہے ہیں وہ اصل میں ذہنی انتشار اور نظم و ضبط سے عاری افکار ہیں جنہیں کوئی محاشرہ، کوئی جماعت اور کوئی ریاست اپنے آئین اور قانون میں جگہ دینے اور انہیں برداشت کرنے کے لئے تیار نہیں۔ "آزادی افکار" اور "آزادی اطھار رائے" کی طرح انہوں نے "خیر اعلیٰ" کو بھی غلط معنی پہنچائے ہیں۔ اسلام میں انسان کو اپنی جلت کے رہ جانوں اور اپنے فکر و عمل پر قابو پائے اور ان کو احکام الہی کے تابع نظم و ضبط کا پابند کرنے کا نام "خیر اعلیٰ" ہے۔ یہی زمانہ کی نہیں بلکہ زندگی کی وہ سب سے بڑی قدر جو اللہ کے رسول ملٹیپلیکیٹ کی پدولت انسانیت کو نصب ہوئی اس لئے وہ کائنات کی اسکی محبوب ترین ہستی ہیں جن کے نام و ناموس پر مسلمان اپنی ہر عزیز اور محبوب چیز کو قربان کرنے کے لئے ہمہ وقت تیار رہتا ہے۔ اس کے نزدیک ان کی ذات مگرایی ہی اصل دین اور میں ایمان ہے۔ کفر و دین کی اس حقیقت کو اقبال نے بڑے ہی بلیغ پیر ایہ اطھار کے ذریعہ اپنے اس شعر میں نمایاں کیا ہے:

## باب سو٥:

### كتابيات

- (١) الرسال . جون ١٩٨٩ء
- (٢) الرساله: جولائى ١٩٨٩ء
- (٣) الرساله: جون ١٩٨٩ء
- (٤) ايضاً
- (٥) ايضاً
- (٦) ايضاً
- (٧) الفقه المسير في العبارات والمحاظات
- (٨) امين احسن اصلاحی: تدریج القرآن جلد اول
- (٩) قاضی شااء الله پانچھی: تفسیر خلیفہ
- (١٠) دارک التزیل
- (١١) ابن حبان: المحرر الجیط
- (١٢) علامہ آلوی: روح المعانی
- (١٣) فتح الباری: کتاب المغازی
- (١٤) ابن هشام: ٢٨٥: ٣
- (١٥) ابن هشام: ٢٨٦: ٣
- (١٦) حیاة الصحابة جلد دوم، صفحہ ٣٥١
- (١٧) دارقطنی و بیہقی
- (١٨) طحاوی: کتاب البر
- (١٩) شرائع الاسلام ص: ٣٥١

## (باب چہارم)

## اہانتِ رسول ﷺ اور ارتاد

اس باب کا ابتدائی حصہ 27 رمضان المبارک 1412 ہجری، مطابق 30 مارچ 1992ء کی شب مبارکہ اصحاب الصفة کے حصار قدس میں آرام گاہ نبوی ﷺ کے مواجه لکھا گیا۔

توہین و تنقیص رسالت کی سزا بطور حد سزاۓ موت، قرآن و سنت اور آثار خلفائے راشدین و ائمہ مطیرین، اجتہاد ائمہ فقہ اور علمائے امت کی متفقہ رائے کی رو سے ثابت ہے۔ مجرم خواہ مسلم ہو یا غیر مسلم، مرد ہو یا عورت، اس کو سزاۓ موت بطور حد دی جائے گی۔ البتہ اگر ایک مسلم اس جرم کا ارتکاب کرے، وہ توہین رسالت کے علاوہ بوجہ ارتاد بھی قابل موافذہ اور مستوجب سزاۓ موت ہے۔ ارتاد کی سزا بھی بطور حد سزاۓ موت ہی ہے۔

غیر منقسم ہندوستان میں مسئلہ ارتاد اس وقت بڑے زور و شور سے اٹھا تھا جب حکومت افغانستان نے ایک قادری مبلغ کو برناۓ ارتاد سزاۓ موت دے کر سنگار کر دیا۔ پاکستان میں بھی یہ مسئلہ شروع ہی سے موضوع بحث بنا ہوا ہے۔ اس مسئلہ پر امت مسلمہ کا اجماع ہے کہ مرتد کی سزا بطور حد سزاۓ موت ہے۔ لیکن ملک عزیز کا جدید تعلیم یافتہ طبقہ جو یورپ اور اس کے افکار سے مرعوب ہے، اس بارے میں معدودت خواہانہ رویہ اختیار کیے ہوئے ہے اور بعض تو ارتاد کی سزا کا سرے سے انکار کرتے ہیں۔ ان کے خیال میں ردۃ یا ارتاد گناہ ضرور ہے لیکن ایسا گناہ نہیں جو مستوجب حد یا لا تُقْ تعریز ہو پاکستان کی پریم کورٹ کے سابق چیف جسٹس جناب ایس۔ اے رحمان کا بھی یہی نقطہ نظر تھا۔ جناب ایس۔ اے رحمان کا اعدل و قانون سے براہ راست تعلق رہا ہے۔ اس کے علاوہ شعرو ادب کے بھی بڑے پار کھ تھے۔ علوم جدید پر ان کی بڑی گمراہی نظر تھی اور ساتھ ہی انہوں نے اسلامی علوم کا بھی مطالعہ کیا تھا۔ راقم الحروف کی ان سے جب بھی گفتگو

ہوئی ہے یہی محسوس ہوا کہ وہ اسلام کے لئے ایک دردمند دل رکھتے ہیں لاہور کی سیرت کانفرنس جس میں راقم الحروف بھی بطور مہمان مقرر مدعا تھا اور وہ بطور صدر مجلس شریک تھے، ان کے آخری لمحات تک میں ہی ان کے ساتھ رہا ہوں۔ اس کانفرنس میں نماز عصر کے وقت کے دوران وہ باوضو ہو کر میرے ساتھ شریک جماعت ہونے کے لئے آئے اور دل کا جان لیوا دورہ پڑنے تک وہ مجھ سے اسلامی شعائر کے بارے میں گفتگو فرماتے رہے۔ ان کے قانونی مقام و مرتبہ اور اسلام سے ان کی شیخیت کے پابندیوں کے وجود مجھے ان سے نظریاتی اختلاف رہا ہے۔ ان کی خواہش تھی کہ اسلامی قانون کو دور جدید کی تقاضوں سے ہم آہنگ کیا جائے اور اسے موجودہ احوال و معرفت میں ڈھانلنے کی کوشش کی جائے۔ چنانچہ مسئلہ ارتاد پر بھی انہوں نے اسی نقطہ نظر سے انگریزی میں ایک کتاب "ارتاد کی سزا اسلام میں" (Punishment of Apostacy in Islam) لکھی ہے جسے پڑھنے کے بعد معلوم ہوتا ہے کہ یہ دراصل Apology for Islam یا اسلام کے احکام کی معذرت خواہانہ تاویل ہے۔ ارتاد کے بارے میں ان کی یہ رائے کہ سرے سے یہ کوئی جرم ہی نہیں، اس لئے مرتد مستحق سزا نہیں اور ارتاد کی سزا قرآن و سنت کے منانی ہے، اس کے لئے انہوں نے آیات قرآنی اور احادیث نبوی کی جو تاویلات پیش کی ہیں، ان پر مولانا روم کا یہ شعر صادق آتا ہے۔

پائے استدالیاں چوہیں بود

پائے چوہیں سخت ہے تھیں بود

یہ مسئلہ فیڈرل شریعت کورٹ میں توہین رسالت کے مقدمہ کی ساخت کے دوران زیر بحث آیا تھا۔ جس پر تفصیل بحث ہوئی۔

ان تفصیل مباحث میں جانے کی بجائے ہم یہاں اس مسئلہ کا قرآن و سنت اور اجماع امت کے نیصلوں کی روشنی میں اختصار سے جائزہ لیں گے کیونکہ قبل ازیں ان ہی متابع سے خوشہ چینی کے بعد توہین رسالت کے بارے جس میں ارتاد بھی شامل ہے کافی مواد صفحہ قرطاس پر آچکا ہے۔ ان کے علاوہ اس کی تائید میں چند ضروری نکات موجودہ نظریات کو پیش نظر رکھتے ہوئے مذر قارئین کیے جائیں گے، تاکہ ارتاد کی سزا کے بارے میں بھی یہ غلط فہمی ہاتی نہ رہے کہ یہ سزا غیر انسانی اور حکمت قرآنی کے خلاف ہے۔

## ارتداد کا قرآنی اور آئینی مفہوم:

دین اسلام دیگر ادیان عالم سے مختلف دین ہے۔ یہ صرف فرد اور خدا کے درمیان کوئی پرائیویٹ معاملہ نہیں جیسا کہ یورپ گزیدہ ذہن کا تصور ہے جو عیسائی عقیدہ پر بنی ہے۔ اسلام میں عیسائی عقیدہ کی طرح خدا اور قیصر (انجیل کی اصطلاح میں) حکمران یا حکومت کے درمیان کوئی ایسا سمجھوتہ یا راضی نامہ نہیں، جس کے ذریعہ خدا اور قیصر نے اپنے اپنے حقوق آپس میں باشناخت لئے ہیں کہ خدا کی بادشاہت آسمان پر اور قیصر کی حکومت زمین پر ہوگی۔ اس کے بعد انسین ایک دوسرے کے حقوق میں داخل اندازی کا کوئی اختیار باقی نہیں رہا۔ اسی بنیاد پر یورپ میں سیاست کو نہ ہب سے علیحدہ کر دیا گیا۔ اس کے بر عکس اسلام میں قیصرت یا پاپائیت کا کوئی وجود نہیں۔ یہاں حکمرانی کے سارے اختیارات ذات باری تعالیٰ میں مرکز ہیں اور اس کے اقتدار اعلیٰ اور حکومت میں اس کا کوئی شریک اور سیسم نہیں۔ اس لئے قرآن نے ساری دنیا کے سامنے اس اصل عظیم کا اعلان کیا۔

ان الحکم الا لله لم يکن له شریک فی الملک۔

”دیکھو کسی کا حکم نہیں سوائے اللہ کے۔ حکومت میں اس کا کوئی  
شریک نہیں۔“

اس کے علاوہ اسلام عیسائیت کی طرح آئین و قانون سے تمی دامن بھی نہیں۔ اس کا اپنا مکمل نظام، جو انفرادی اور اجتماعی زندگی میں اور ریاست اور سیاست کی رہنمائی کے لئے بھی موجود ہے، اسلام میں حق سبحانہ تعالیٰ کی حاکیت اعلیٰ کے ساتھ اقرار رسالت کا عقیدہ ہر مسلمان کا جزو ایمان ہے۔ دین حق کی شرط اول ہی کلمہ طیبہ لا الہ الا اللہ محمد رسول اللہ ہے۔ یہ وہ عمدہ بیان ہے جس کے ذریعہ بندہ اس کائنات میں اللہ کے اقتدار اور حاکیت اعلیٰ کو تسلیم کرتے ہوئے اس کے پیغمبر اعظم و آخر کی اطاعت کا اعلان و اقرار کرتا ہے۔ اس کے بعد اگر کوئی شخص کسی اسلامی مملکت میں رہتے ہوئے رب ذوالجلال کی حاکیت اعلیٰ کو تسلیم کرنے سے انکار کر دے اور ذات ختمی مرتبہ جو خلیفة اللہ فی الارض اور بذات خود سرچشمہ آئین و قانون ہے، کی رسالت سے مخرف ہو جائے اور ان کی ذات گرامی کو ہدف تنقیص و استرزابنائے تو یہ نہ صرف اس مملکت کے ساتھ بلکہ پوری امت مسلمہ اور خود اسلام کے ساتھ غداری ہے، جو نہایت سمجھیں اور

ناقابل معافی جرم ہے۔

آئینی ریاست:

ایک عام ریاست میں بھی کسی شری کو یہ حق نہیں پہنچا کہ وہ آئین مملکت سے عمد و فاداری استوار کرنے کے بعد اس کو توڑ دالے، یا اس کی آئین و قانون اور اس کے تحت قائم ہونے والی حکومت کو تسلیم کرنے سے انکار کر دے۔ ایسے شخص کو ہماری مردوجہ اصطلاح میں غدار کہا جاتا ہے اور اس کو اس جرم کی پاداش میں سزاۓ موت ہی دی جاتی ہے۔ آئین پاکستان کی رو سے ایسا جرم کھلی بغاوت اور غداری (High Treason) ہے جیسی قانون دنیا کے سارے ملکوں میں ثانڈا العل ہے۔ خواہ وہ جسموری ہوں یا اشتراکی۔

ارتاداد کی سزا:

جب یہ ایک مسلمہ حقیقت ہے کہ ذات مصلفوی ہی سرپا دین ہے، جس کو اقبال

نے زبان شعر میں اس طرح بیان کیا ہے۔

مصلفی برسل خویش را کہ دیں ہمہ اوست  
اگر پہ او نزیدی تمام بولی اسٹ  
(اقبال)

اس حقیقت کو تسلیم کرنے کے بعد سرکار رسالت آپ ﷺ کی شان میں گستاخی ان کی جانب میں توہین یا تنقیص دین متنی سے "انحراف" اور "ارتاداد" ہے، اس لئے مرتد کو بھی سزاۓ موت بطور حد دی جائے گی۔ کیونکہ حصور ﷺ کی رسالت سے انحراف اور آپ ﷺ کی اطاعت سے انکار، اصل میں حق سبحانہ تعالیٰ کی اطاعت سے انکار ہے۔ جب کوئی شخص اللہ تعالیٰ کی حاکیت اعلیٰ کو تسلیم کر کے اقرار رسالت کے بعد اسلام کی عالیٰ ریاست کا شری بن جائے تو پھر اس کے بعد اس کو یہ حق نہیں پہنچا کہ وہ اس ریاست کے حاکم مطلق اور اس کائنات میں اس کے ہب اعلیٰ کی اطاعت سے انکار کرے۔ یہ دراصل اعلان بغاوت ہے، اللہ اور اس کے رسول کے خلاف جس کی پاداش میں وہ نہ صرف ان تمام شری حقوق سے محروم ہو جائے گا، جو اسلام کی بدولت اسے حاصل ہوئے تھے بلکہ اسلامی حد کے مطابق وہ سزاۓ موت کا مستحق ہو گا۔

## مرتد کے بارے میں قرآن کا اعلان:

مرتد کی سزاۓ موت کے ثبوت میں سورہ احزاب کی آیت 57 اور سورہ انفال کی آیت 13 توہین رسالت کی سزا اور اللہ کے فرستادہ پیغمبر کے ساتھ استہزاء کو کفر قرار دیا گیا ہے۔ اور جو کوئی اسکی حرکت کر پیشے اس کی معذرت بھی قابل قبول نہیں۔ اس لئے فرمایا:

”قُلْ أَبَا اللَّهِ وَإِيَّهِ وَرَسُولِهِ كُنْتُمْ تَسْتَهْزِئُونَ ۝ لَا تَعْتَذِرُوا  
قَدْ كَفَرُوا تِمْ بَعْدِ إِيمَانِكُمْ أَنْ نَعْفُ عَنْ طَائِفَةٍ مِّنْكُمْ نَعْذِبُ  
طَائِفَةً بِأَنَّمَا كَانُوا مُحْرَمِينَ ۝ (سورہ توبہ آیت 65-66)

ترجمہ: ان سے کہہ دو ”کیا تمہاری نہیں دل گلی اللہ اور اس کی آیات اور اس کے رسول ﷺ کے ساتھ تھی۔ اب عذرات نہ پیش کرو۔ تم نے ایمان لانے کے بعد کفر کیا ہے۔ اگر ہم نے تم میں سے ایک گروہ کو معاف کر بھی دیا تو دوسرے گروہ کو ضرور سزا دیں گے کیونکہ (اصل میں) وہ ہی مجرم ہے۔“

اسی طرح سورہ آل عمران کی آیت 89 میں بھی یہی وعید آئی ہے۔ فرمایا:  
انَ الَّذِينَ كَفَرُوا بَعْدَ إِيمَانِهِمْ ثُمَّ ازْدَادُوهُ كَفَرَ الَّذِينَ تَقْبَلُ  
تُوبَتِهِمْ وَأَوْلَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ ۝ (سورہ آل عمران، آیت 89)  
”مگر جن لوگوں نے ایمان لانے کے بعد کفر اختیار کیا پھر اپنے کفر میں بڑھتے چلے گئے ان کی توبہ بھی قبول نہیں ہوگی۔ ایسے لوگ تو کپے گمراہ ہیں۔“

وہ لوگ جو حصار دین میں داخل ہونے کے بعد دوبارہ کفر کی طرف لوٹ جائیں ان کے لئے دنیا میں عذاب کے علاوہ بارگاہِ الٰہی میں بھی در توبہ باز نہیں ہو گا اور ان کی توبہ بھی قبول نہیں کی جائے گی۔ کیونکہ منزلِ کامِ اغ روشن ہو جانے کے بعد انہوں نے خود ہی اپنی آنکھیں مونڈ لیں اور اپنے آپ کو گمراہی میں جلا کر لیا، اس لئے ان کا جرم ناقابل محافلی ہے۔

سورہ توبہ میں تو مرتدین سے عمدہ شکنی کی بتا پر ان کے ساتھ جنگ کا حکم دیا گیا:

"وَانْكَثُرُوا إِيمَانَهُمْ مِنْ بَعْدِ عَهْدِهِمْ وَطَعَنُوا فِي دِينِكُمْ  
فَقَاتَلُوا أَئُمَّةَ الْكُفَّارِ إِنَّهُمْ لَا يُإِيمَانَ لَهُمْ لَعْلَهُمْ يَنْتَهُونَ" ۝  
(سورة توبہ، آیت 12)

ترجمہ: "اگر عہد کرنے کے بعد پھر یہ اپنی قسموں کو توڑ دالیں اور  
تمہارے دین پر حملہ کرنے شروع کر دیں، تو ان کفر کے علم برداروں  
سے جنگ کرو کیونکہ ان کی قسموں کا کوئی اعتبار نہیں۔ شاید کہ وہ باز  
آ جائیں۔"

صاحب روح المعنی اس آیت کی تفسیر کرتے ہوئے کہتے ہیں:  
انہ کفار کی تخصیص اس وجہ سے ہے کہ ان کا قتل سب سے  
زیادہ ضروری تھا یہ مطلب نہیں کہ فیر انہ کو قتل نہیں کیا جائے گی  
یہ وہ مدد دیکھان تھا جو حامیان کفر نے اللہ اور اس کے رسول کے ساتھ اسلام  
قبول کر کے کیا تھا پھر کفر اقتیار کر کے اپنے قول و تمہیں سے منحرف ہو گئے تو ایسے لوگوں کو  
ان کے کیفر کروار تک پہنچانے کے لئے قتل کا حکم دیا گیا۔  
احکام الحدیث:

سرکار رسالت آپ ﷺ نے وحی الٰہی کے مطابق مرتد کو سزاۓ موت کا حکم دیا  
ہے حضرت ابن عباسؓ سے روایت ہے من بدل دینہ فاقتلوه جو شخص انہا دین (یعنی  
دین اسلام) کیونکہ خود اللہ نے اسلام ہی کو دین کہا ہے۔ ان الدین عند اللہ الاسلام  
تبديل کرے اسے قتل کیا جائے یہ حدیث حضرت ابو بکرؓ حضرت عثمانؓ حضرت معاذؓ  
بن جبلؓ حضرت ابو موسیٰ اشعریؓ حضرت عبد اللہ بن عباسؓ حضرت غلام بن ولیدؓ  
اور دوسرے اصحاب رسولؐ نے روایت کی ہے۔ بخاری، مسند احمد اور کنز العمال میں یہ  
حدیث موجود ہے۔

حضرت عبد اللہ ابن سعوؓ سے مردی ہے۔ فرمایا نبی کریم ﷺ نے کسی مسلمان  
کا خون جائز نہیں جو گواہی دیتا ہو کہ اللہ کے سوا کوئی معبد نہیں اور میں اللہ کا رسول  
ہوں، سوائے ان تین جرام کے جان کے بدله میں جان، شادی شدہ ہو کر زنا کرے، اپنے  
دین کو چھوڑ دے اور مسلمانوں کی جماعت سے الگ ہو جائے۔ یہ حدیث ابو داؤد کی کتاب

الحدود باب فی الحکم میں امرت کے علاوہ بخاری اور ابن ماجہ میں بھی موجود ہے۔  
 حضور اکرم ﷺ کی زندگی میں مرتد کو سزا نے موت دی گئی۔ حضرت معاذ بن جبلؓ کو آنحضرت ﷺ نے عمدہ قضاہ پر مأمور فرمایا کہ میں بھیجا۔ یہ وہی معاذؓ ہیں جن کی بوقت روانگی حضور ﷺ سے شرفِ تکلم کی پدولت امت پر اجتہاد کے دروازے کھلے اور جو مجتہد دربار نبوت ہیں۔ یمن میں حضرت معاذؓ کی آمد سے قبل حضرت ابو موسیؓ دہاں کی عدالیہ کے سربراہ تھے۔ جب جناب معاذؓ ان کے پاس یمن پہنچے تو دیکھا کہ ایک مجرم ان کی عدالت میں پیش کیا گیا ہے۔ جناب معاذؓ اس وقت اپنے مرکب پر سوار تھے۔ حضرت ابو موسیؓ نے انہیں شریک اجلس ہونے کی دعوت دی۔ انہوں نے مجرم کے بارے میں دریافت کیا کہ یہ کون شخص ہے؟ انہیں بتایا گیا کہ پہلے یہ شخص یہودی تھا، پھر اس نے اسلام قبول کیا، اس کے بعد دین سے منحرف ہو کر دوبارہ یہودی ہو گیا ہے، ملزم نے عدالت میں اقبال جرم کیا ہے۔ اس پر حضرت معاذؓ نے فرمایا "اللہ اور اس کے رسول کا فیصلہ ہے کہ یہ واجب القتل ہے" اور حکم دیا کہ اسی وقت قتل کر دیا جائے۔ اس فیصلہ پر عمل درآمد ہونے کے بعد وہ اپنی سواری سے اترے۔

اس تمام کارروائی میں کہیں یہ ذکر نہیں کہ مرتد کو توبہ کا موقع دیا گیا۔ بظاہر یہ معلوم ہوتا ہے کہ عمال کی کارروائیوں کی رپورٹ حضور ﷺ کی خدمت میں پیش کی جاتی تھی لیکن کہیں ہمیں اس بات کا تذکرہ نہیں ملتا کہ سرور عالم ﷺ نے حضرت معاذؓ کے اس فیصلہ کو غلط اور ناجائز قرار دیا تھا۔ اس واقعہ کو بخاری، نسائی اور ابو داؤد نے "حکم المرتد" میں بیان کیا ہے۔

ابو امامہ بن سہیل بن حنیف سے روایت ہے کہ جب حضرت عثمانؓ کو باغیوں نے گھیر لیا تو وہ چھت پر برآمد ہوئے اور ان کی باتوں کو بڑے صبر و تحمل سے سنتے رہے۔ پھر باغیوں سے مخاطب ہو کر فرمایا: "مجھے قتل کی دھمکی دی گئی ہے لیکن یہ دھمکی مجھے کیوں دی جا رہی ہے حالانکہ میں نے رسول ﷺ سے نا ہے، آپ نے فرمایا تھا کسی مسلمان کا خون جائز نہیں سوائے ان تمین باتوں کے۔ ایک وہ جو شادی شدہ ہو کر زنا کرے، پس وہ سنگار کیا جائے۔ دوسرا وہ جو کسی کو نا حق قتل کرے۔ تیرا وہ جو اسلام لانے کے بعد مرتد ہو جائے۔ خدا کی قسم میں نے زندگی میں کبھی زنا نہیں کیا، نہ ہی جمالت کے زمانہ میں اور نہ ہی اسلام لانے کے بعد، نہ میں نے کسی مسلمان کا قتل کیا ہے اور نہ ہی میں اسلام لانے

کے بعد مرد ہوا ہوں۔ ”مجمع سے کسی شخص نے بھی اس حدیث رسول سے انکار نہیں کیا اور نہ ہی کسی نے حضرت عثمانؓ کی ان باتوں کی تردید کی۔ ان کے مطالبات کچھ اور حق، جس میں یہودی سازش کا پوشیدہ ہاتھ کار فرماتا ہے۔

حضرت عائشہ صدیقہؓ سے روایت ہے، فرمایا رسول اللہ ﷺ نے کسی مسلمان کا خون طلاق نہیں سوانئے اس کے کہ اس نے شادی شدہ ہونے کے باوجود زنا کیا ہوا یا مسلمان ہونے کے بعد کفر اقتیار کیا ہوا یا اس نے کسی کی جان لی ہو۔ (نسائی)

فلا وربک لا یو منون حتیٰ يحکموك فيما شجر بینهم ثم  
لا يحد وافي انفسهم حرجاً مما قضيتم و یسلموا تسليماً  
(سورہ نساء آیت 65)

ترجمہ: (اے نبی) تمہارے رب کی حکومت یہ کبھی مومن نہیں ہو سکتے جب تک کہ اپنے ہاہی اختلافات میں تم کو فیصلہ کرنے والا تسلیم نہ کر لیں پھر جو کچھ تم فیصلہ کرو اس پر اپنے دلوں میں بھی کوئی شنجی محسوس نہ کریں بلکہ اسے سر بر تسلیم کر لیں۔ ”

اس آیہ مبارکہ کی شان نزول کے بارے میں شعبی اور ابن الہی خاتم نے حضرت ابن عباسؓ سے روایت کی ہے کہ منافقین میں سے ایک شخص، جس کا نام بشر تقہ، کسی یہودی سے تازعہ ہو گیا۔ یہودی نے کہا کہ حضور ﷺ کی عدالت میں یہ معاملہ پیش کریں (کیونکہ وہ جانب تقہ کے حضور جو بھی فیصلہ فرمائیں گے وہ برق ہو گا لیکن منافق کو اپنے مقدمہ کی کمزوری کا مضمون تقہ منافق نے کہا نہیں اس معاملہ کو کعب بن اشرف (جو یہودیوں کا سردار تھا اور دوسرے یہودی سرداروں کی طرح رشوت اور سفارش لے کر فیصلہ کیا کرتا تھا) سے یہ معاملہ ملے کرائیں گے۔ لیکن بلا خریہ تازعہ حضور اکرم ﷺ کی خدمت میں لایا گیا۔ یہودی حق پر تقہ اس لئے حضور ﷺ نے فیصلہ یہودی کے حق میں کرو۔ (لیکن وہ منافق اس پر راضی نہ ہوا) اس لئے اس منافق نے اس کا فیصلہ کرانے کے لئے حضرت عمرؓ کا نام تجویز کیا۔ جب یہ معاملہ حضرت عمرؓ کے پاس پہنچا تو یہودی نے سارا واقعہ اپنیں بتا دیا۔ حضرت عمرؓ نے اس منافق سے اس کی تقدیق کر لی تو آپ کچھ دری کے لئے گھرے اندر چلے گئے اور وہاں سے گوار لئے کر برآمد ہوئے اور اس بدجنت کا سر قلم کر دیا اور فرمایا مکذا اقضی لعن لم یرض یقضا اللہ تعالیٰ و رسولہ ”جو اللہ اور

اس کے رسول کے فیصلہ پر راضی نہ ہو، اس کا یہی فیصلہ ہے۔“

علامہ آلوی نے اپنی تفسیر روح المعانی میں اس فیصلہ اور ان روایات کا ذکر کیا ہے کہ حضرت عمرؓ کے اس فیصلہ پر بارگاہ الٰہی سے انہیں ”فاروق“ یعنی حق اور باطل میں فرق کرنے والا خطاب ملا تھا۔ اس آیت مبارکہ اور اس کی شان نزول سے یہ واضح ہو گیا کہ آپ کے فیصلہ سے انکار اور اس سے سرتاسری بظاہر اسلام لانے والوں کی حقیقت ظاہر کر دیتی ہے۔ چونکہ یہ سرتاسری آپ ﷺ کی شان عظمت کے منافی اور تنقیص رسالت کا باعث تھی اس لیے حضرت عمرؓ نے اس کو قتل کر دیا اور اسے توبہ کا موقع بھی نہیں دیا۔ جب یہ معاملہ حضور ﷺ کی عدالت میں دارہان مقتول کی جانب سے پیش ہوا تو آپ نے حضرت عمر کے فیصلہ کی توثیق فرماتے ہوئے ارشاد فرمایا ”اس کا خون رائیگاں گیل۔“ یعنی دارہان مقتول قصاص یادیت کے مستحق نہیں۔ اس واقعہ کی تفصیل اس لیے بیان کی گئی ہے تاکہ یہ نکتہ واضح ہو جائے کہ جس ارتداد میں اہانت رسول ﷺ شامل ہو جائے وہاں توبہ کا موقع بھی بلقی نہیں رہتا۔ جیسا کہ بعض فقہاء کی رائے ہے کہ مرتد کو توبہ قبل از گرفتاری پر رجوع الی اسلام کا موقع رکھا جائیے۔

بعض علماء کا موقف ہے کہ حضور ﷺ نے مرتد اور گستاخ رسالت کو حضرت عثمان کی سفارش پر معاف فرماتے ہوئے اس سے بیعت لی تھی اور یہ موقف فیڈرل شریعت کورٹ میں پیش کیا گیا تھا۔ لیکن اس حدیث کے پورے متن کو دیکھا جائے تو یہ موقف درست نہیں معلوم ہوتا۔ اس لیے ہم نے اس حدیث مبارک کا پورا متن کورٹ میں پیش کیا تھا عدالت نے ہمارے موقف سے اتفاق کیا ہے۔

یہ حدیث عبد اللہ بن ابی سرح کے بارے میں ہے جو سحن ابو داؤد کے باب ”الحکم فی من ارتد“ میں حضرت سعد بن ابی وقاص سے مروی ہے۔ یہ عبد اللہ بن ابی سرح وہ شخص ہے جو کسی زمانے میں آخر حضرت ﷺ کا کتاب رہا تھا۔ بعد میں گمراہ ہو کر مرتد ہو گیا اور مکہ چلا گیا اور وہاں کافروں سے مل گیا اور پھر حضور ﷺ سے ایسی غلط اور لغو باشی منسوب کیں، جس سے شان رسالت ﷺ کی صریحاً تنقیص ہوتی تھی۔ اس لیے فتح کہ کے موقع پر حضور اکرم ﷺ نے جن دشمنوں کیں اسلام کے قتل کا حکم دیا تھا ان میں یہ بھی شامل تھا۔ اس واقعہ کی تفصیل حضرت سعد بن ابی وقاصؓ کی زبانی سنئے:

”لما کان یوم فتح مکہ اختبا عبد الله ابن سعد ابی

marfat.com

Marfat.com

سرح عند عثمان۔ بن عفان فجأة حتى اوقفه على النبي  
صلى الله عليه وسلم فقال يا رسول الله بائع عبد الله فرفع  
رأسه فنظر إليه ثلاثة كل ذلك يابي فباعه بعد ذلك ثم أقبل  
على أصحابه فقال أما فيكم رجل رشيد يقوم إلى هذا حين  
رآني كففت يدي عن بيته فيقتله فقالوا ماندرى يا رسول  
الله ما في نفسك إلا أومات الينا بعينك قال انه لا ينبغي لمني  
ان تكون له خائنة الا عين "

(سنن ابو داود باب الحنم من ارتد)

"جب کہ فتح ہوا تو مجدد اللہ ابن سعد بن ابی سرح (حضرت) عثمان " کی پناہ میں آگئے (حضرت) ہیں " اسے لے کر حضور اکرم ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوئے اور حضور ﷺ سے درخواست کی کہ آپ اس کی بیعت قول فرمائیں مگر حضور ﷺ یہ بات سن کر خاموش ہو گئے۔ پھر حضرت عثمان " نے دوبارہ اور تیری مرتبہ بھی درخواست کی اور تینوں مرتبہ حضرت نبی کرم ﷺ نے اس سے بیعت نہیں لی۔ صرف آپ اس کی طرف ریختے اور خاموشی اختیار فرمائیتے۔ تیری مرتبہ کے بعد بھی جب حضرت عثمان " نے آپ کی خدمت میں بھی درخواست کی تب آپ ﷺ نے اس سے بیعت لی۔ پھر آپ ﷺ نے اپنے صحابہ کی طرف متوجہ ہو کر فرمایا، کیا تم میں کوئی ایسا سلیم الحفل آدمی موجود نہیں جو اٹھ کر اسے قتل کر دیتا جسکہ میں اس کی بیعت نہیں لے رہا تھا۔ صحابہ نے عرض کیا، یا رسول اللہ ہمیں معلوم نہ تھا کہ بیعت نہ لینے سے آپ کا مبتلا کیا ہے۔ آپ صرف آنکھ سے اشارہ فرمادیتے۔ جس پر آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا، یہ بات نبی ﷺ کو نسب نہیں دیتی کہ وہ آنکھوں سے تخلی اشارے کرے۔"

اس حدیث سے تو یہ بات ثابت ہوتی ہے کہ مقتل خ رسول " واجب القتل ہوا ہے اور حضور چاہتے تھے کہ اے قتل کر دیا جائے لیکن آپ ﷺ نے اپنے غنوکرمان سے اسے معاف فرمایا کیونکہ یہ آپ کا ذاتی

حق تھا لیکن اسی وقت آپ ﷺ نے صحابہؓ سے فرمادیا کہ ان میں سے کوئی انھ کر اس کے عجین اور گھناو نے جرم کی اسے سزا دیتا۔ اس سے یہ بات بھی واضح ہو گئی کہ امت کے ہر فرد پر یہ واجب ہے کہ کوئی اگر آپ ﷺ کی جانب میں گستاخی کرے تو اسے کیفر کردار تک پہنچایا جائے اور امت کو یہ حق نہیں کہ اسے معاف کیا جائے یا اس کی توبہ قبول کی جائے۔ کیونکہ توہین رسالت کا جرم ساری امت مسلمہ کے خلاف عجین اور ناقابل معافی جرم ہے، جس کی سزا صرف اور صرف سزاۓ موت ہے۔

### ارتاداد کے بارے میں خلیفۃ الرسول کا فیصلہ:

جب نبی کریم ﷺ نے اس جہان فالی سے پرده فرمالیا تو وہ قبائل عرب جو نئے اسلام میں داخل ہوئے تھے ان کے دلوں میں مال و منال کی محبت بھی دور نہیں ہوئی تھی۔ اس لئے اسلام کے دوسرے اراکین پر کارند رہتے ہوئے زکوٰۃ سے وہ اپنے آپ کو مستثنی رکھنا چاہتے تھے۔ مدینہ کے نواحی قبائل میں اور فیبان بھی منکرین زکوٰۃ میں شامل ہو گئے۔

حضور اکرم ﷺ نے اپنی زندگی ہی میں جانب اسامہؓ کو شام کی سرحد پر رومیوں سے جنگ کے لئے روائی کا حکم دیا تھا۔ اثنائے راہ میں انہیں حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کی وفات کی خبر ملی تو وہ مدینہ واپس آگئے لیکن حضور ﷺ نے چونکہ انہیں امیر لشکر بنا کر روانہ فرمایا تھا، آزاد کردہ غلام کے بیٹی کو سردار ان عرب کا امیر مقرر فرمایا کہ آنحضرت ﷺ نے مساوات انسانی کا اعلیٰ ترین نمونہ دنیا کو دکھلایا تھا حضرت صدیقؓ اکبرؓ مثائے رسالت سے سرمونا خراف کرنا نہیں چاہتے تھے، اس لئے آپ نے اس مسمم پر جانب اسامہؓ ہی کو روانہ کر دیا۔ اس وقت اسلامی حکومت کے دارالخلافہ مدینہ میں اتنی فوج نہیں رہ گئی تھی، جو مرتدین کے لئے اور مانعین زکوٰۃ کو ادائے زکوٰۃ پر مجبور کرنے کے لئے کافی ہو۔ اس لئے جب یہ مسلم صحابہ کرام کی مجلس شوریٰ میں پیش ہوا، جن میں حضرت عمرؓ بھی شامل تھے جو اس وقت منکرین زکوٰۃ کے خلاف جنگ کے حق میں نہیں تھے۔ لیکن ان سب سے اختلاف کرتے ہوئے حضرت ابو بکر صدیقؓ نے واٹگاف الفاظ میں اعلان فرمایا:

وَاللَّهُ لَا فِتْنَةَ مِنْ فِرْقَةٍ بَيْنَ الصَّلَاةِ وَالزَّكُورَةِ۔

”والله جو صلوٰۃ اور زکوٰۃ میں فرق کرے گا“ میں اس کے خلاف ضرور جنگ کروں گل۔“

اس طرح خلیفہ اول نے اسلام میں اس رخدہ کو جو دین و دنیا میں تفرق کرنے کا باعث تھا، ہمیشہ کے لئے بند کر دیا۔ اور یہ واضح کر دیا کہ اسلام کے کسی ایک رکن سے انکار بھی چاہے وہ دنیوی امور ہی سے کیوں نہ متعلق ہو، اسلام سے انکار اور ارتداو ہے۔ اس لئے آپ نے دیگر مرتدین اسلام کے ساتھ منکریں زکوٰۃ کو بھی مرتد قرار دے کر ان کے خلاف اعلان جنگ کر دیا، جس سے تمام صحابہ نےاتفاق کیا۔ اور حضرت عمرؓ نے فرمایا، اللہ نے مانعین زکوٰۃ سے جنگ کرنے کے لئے ابو بکرؓ کو شرح صدر عطا فرمایا ہے اور حق وہی ہے جس کا اعلان ابو بکرؓ نے کیا ہے۔“ اس کے بعد خلیفہ مسلمین نے عکرمه بن ابی جہل کو مرتدین کے خلاف جہاد کے لئے روانہ کرتے ہوئے حکم دیا کہ ٹمان سے حضرموت اور تین تک جہاں بھی مرتدین کو پاؤ، ان کی سرکوبی کر کے انہیں کچل دیا جائے۔

حضرت ابو بکرؓ کے اس فیصلہ سے کسی صحابی رسول نے اختلاف نہیں کیا کہ مرتدین واجب القتل ہیں اور وہ بھی اسکی کٹھن آزمائش کے وقت جبکہ اسلامی فوج سرحد شام پر بھیجا چکی تھی۔ مرتدین سے مصالحت کی تجویز رد کر دی گئی بلکہ اتفاق رائے سی یہ طے پایا کہ ان کے خلاف جنگ کر کے اس عظیم فتنہ کو ختم کیا جائے چونکہ یہ فیصلہ احکام اللہ اور مشاء نبوت کے میں مطابق تھا اس لئے حق تعالیٰ نے فتنہ ارتدار کو ہمیشہ کے لئے ختم کر دینے میں حضرت ابو بکر صدیقؓ کو فتح و نصرت عطا فرمائی۔ اور یہ حضرت صدیقؓ اکبرؓ کا ایسا کارنامہ ہے جس نے نبوت کے بعد خلافت کے ذریعہ اسلام کو استحکام سے ہمکنار کیا۔

حضرت ابو بکر صدیقؓ کے بعد تینوں خلفائے راشدین کے زمانہ میں بھی مرتد کو سزاۓ موت ہی دی جاتی رہی ہے۔ امیر المؤمنین حضرت علی کرم اللہ وجہہ نے تو ان لوگوں کو زندہ نذر آتش کر دیا تھا جو توحید سے منحرف ہو کر خود حضرت علیؓ کو اپنا رب مانتے تھے۔ البتہ حضرت عمرؓ کی رائے تھی کہ اسلام سے انحراف کرنے والوں کو قتل سے پہلے، رجوع الی الاسلام کی دعوت دی جائے۔ مگر ان ہی کے دور خلافت میں حضرت سعد بن ابی وقاصؓ اور حضرت ابو موسیٰ اشعربی نے اس کو ضروری نہ سمجھا تھا۔ حضرت عبد اللہ ابن مسعودؓ نے بھی جو حضرت عمرؓ کے زمانہ خلافت میں کوفہ کے چیف جس

تھے ابن النواحہ کو ارتاداد کی وجہ سے سزا نے موت اسی وقت دے دی تھی جب اسے  
مگر فارکر کے آپ کے سامنے لایا گیا تھا اور اس کا سابقہ ریکارڈ آپ کے پاس موجود تھا،  
اس کی تفصیل پہلے آجھی ہے۔ لیکن گستاخ رسول کے بارے میں معافی یا توبہ کی کوئی نظری  
ہمیں اسلامی دور حکومت میں نہیں ملتی۔ خود حضرت عمرؓ نے دور رسالت میں یہ معلوم  
ہوتے ہی بشر کا سر قلم کر دیا جو حضور رسالت مآب صلی اللہ علیہ وسلم کے فیصلہ کو تسلیم نہ  
کرتے ہوئے اس پر نظر ہانی کے لئے ان کی عدالت میں آیا تھا۔

**مرتد کی سزا یہودی اور مسیحی قانون میں:**

صرف اسلام ہی میں نہیں بلکہ یہودیت اور عیسائیت میں بھی ارتاداد کی سزا قتل  
ہے۔ احکام توراتہ باب اشننا 13:6-10 میں یہ واضح حکم ہے کہ ماں، باپ، بیٹا، بیٹی یا یہوی  
اور دوست جو بھی دین سے بغاوت پر آمادہ کرے اسے قتل یا سنگسار کر دیا جائے۔  
انگلستان میں ایک پادری جو یہودی عورت سے شادی کر کے دین مسیحی سے منحرف  
ہو گیا تھا اسے اکسفورڈ میں 17 اپریل 1232ء میں زندہ جلا دیا گیا تھا۔

(ملاحظہ ہو انسائیکلو پریڈ یا آف ریٹین ائیڈا۔ ٹکس جلد 6)

## مرتد رسالت کے بارے میں اسلامی نظریاتی کو نسل کا نظریہ اور سفارش

درلڈ ایسوی ایشن آف سلم جیورسٹس کی تحریک پر اسلامی نظریاتی کو نسل پاکستان کے سینئر ممبر اور سابق ائمہ بنی جذل پاکستان جانب شیخ غیاث محمد مرحوم نے گستاخ رسول ﷺ کی سزا کے بارے میں کو نسل میں ایک قرارداد پیش کی، جسے کو نسل نے متفقہ طور پر منظور کر کے حکومت پاکستان کو عمل درآمد کے لئے بھیج دیا تھا، جس کا متن حسب ذیل ہے:

### سزاۓ شتم رسول ﷺ :

اسلامی نظریاتی کو نسل نے اپنے بیسویں اجلاس منعقدہ کیم جنوبری 1984ء مسودہ قانون ارتاداد کی تالیف کے سلسلہ میں یہ محسوس کیا کہ نبی کرم ﷺ کی شان میں گستاخی موجب ارتاداد ہے۔ لہذا اس کے ارتکاب پر سخت سزا دی جائے۔ چنانچہ اس سلسلہ میں ہاتفاق رائے مندرجہ ذیل سفارش کی گئی:

”جو کوئی شخص دانتہ ایسا کلام یا ایسی حرکت کرے گا جو با واسطہ یا بلا واسطہ آنحضرت ﷺ کی شان کے بارے میں اہانت آمیز ہو یا اہانت کی طرف مائل ہو یا سوء ادبی ظاہر کرتی ہو، مستوجب سزاۓ موت ہو گا۔ الایہ ثابت کرنا کہ اس کی طرف سے دانتہ ایسی حرکت نہیں کی گئی یا کلام نہیں کیا گیا، اس کا ہادر ہوت ملزم پر ہو گا۔“

نیز کو نسل نے طے کیا کہ اس سفارش کو قانون ارتاداد میں شامل کرنے کی بجائے اس کا تعزیرات پاکستان میں اضافہ کیا جائے۔

کو نسل نے ارتاداد بوجہ اہانت رسول ﷺ کی سزاۓ موت کے ہبوت میں قرآن مجید اور فقہاء کی آراء کے حوالے دیے ہیں، جو درج ذیل ہیں:

امام کاسانی نے لکھا ہے کہ

”کلمہ کفر کا زبان پر جاری کرنا ارتاداد کا رکن ہو گا۔ چنانچہ جو شخص

اللہ تعالیٰ کو بر احتجاج کر کے فقہاء کا اتفاق ہے کہ وہ

کفر کا مرکب ہوا۔ خواہ اس نے مزاح یا استہزاء کے طور پر ایسا کیا ہو۔

اس کی دلیل میں سورہ التوبہ کی آیات 65:66 کا حوالہ رہا ہے:

”اور اگر کوئی ان سے پوچھے تو کہہ دیں گے ہم تو محض مشغله اور خوش طبعی کر رہے تھے۔ آپ ﷺ ان سے کہہ دیجئے کہ کیا اللہ اور اس کی آیتوں کے ساتھ اور اس کے رسول کے ساتھ تم ٹھٹھا کرتے تھے۔ تم اب یہ (بیہودہ) عذر مت کرو۔ تم اپنے آپ کو مومن کہہ کر کفر کرنے لگے۔“ (سورہ توبہ، 65-66)

بعض فقہاء نے کہا ہے کہ اللہ تعالیٰ کو برا بھلا کرنے والا قتل کیا جائے۔ خواہ وہ مسلم ہو یا غیر مسلم۔ نیز حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کو برا کرنے والے کے بارے میں فقہاء کا اتفاق ہے کہ ایسا شخص واجب القتل ہے۔ امام ابن تیمیہ نے اپنی کتاب ”الصارم المسلول“ میں نہایت شرح وسط کے ساتھ اس پر بحث کی ہے۔ واقعہ منقول ہے کہ ایک نصرانی نے رسول اللہ ﷺ کو برا بھلا کما۔ ابن تیمیہ اپنی تکوار لے کر اس کے پیچے دوڑے تا آنکہ اس کا سر تن سے جدا کر دیا۔ اس موضوع پر شافعی قبیہ تقی الدین البیکی نے بھی ایک کتاب لکھی ہے اور اس کا نام ”السیف المسلول علی من سب الرسول“ ہے اور رسول اللہ کو برا بھلا کرنے والے کے قتل کا فتویٰ دیا ہے۔ امام ابن حزم بھی ایسے شخص کو مرتد قرار دیتے ہیں اور اس پر مرتد کا حکم مرتب کرتے ہیں۔ البتہ علماء نے اس مسئلہ میں یہ بیان کیا ہے کہ حاکم کو چاہیے کہ وہ سب و شتم کے کلمات کرنے والے کے حالت پر غایر نظر سے غور کرے اور صورت حال کا جائزہ لے کر فیصلہ کر دے۔ ساتھ ہی یہ دیکھنا بھی ضروری ہے کہ وہ کلمات کس درجہ کے ہیں۔ نیز یہ کہ کرنے والا دینی حمایت میں کس درجہ مستحب ہے۔ نیز یہ کہ کیا اس سے بھول سے یا زبان کی لغزش سرزد ہوئی ہے۔

واضح ہے کہ رسول اکرم ﷺ کو سب و شتم کرنے والے کا قتل کفر آئیں ہے بلکہ حد آور تعزیر آئے۔ (رد المحتار)

نوٹ: اسلامی نظریاتی کو نسل نے اہانت رسول ﷺ کو صرف بوجہ ارتاداد مستوجب سزا قرار دیا ہے جو قرآن و سنت اور فقہ اسلامی کی رو سے درست نہیں۔ جس کا ہم نے گزشتہ بواب میں تفصیلی جائزہ لیا ہے۔ یہ درست ہے کہ توہین رسالت کی وجہ سے ایک مسلمان دائرہ اہل مام سے خارج ہو کر مرتد ہو جاتا ہے لیکن صرف اس طرح ارتاداد کو

بناے سزا قرار دیا جائے تو پھر غیر مسلم جو اہانت رسول ﷺ کے مرتكب ہوں ان پر یہ سزا لاگو نہیں ہو گی۔ یہ قرآن اور سنت کا فرشا نہیں کیونکہ اہانت رسول ﷺ کے مرتكب کو، خواہ وہ مسلمان ہو یا غیر مسلم، مرد ہو یا عورت، سب کو بطور حد سزا دی جائے گی۔ جس طرح حدود کی سزا سب پر یکساں طور پر لاگو ہوتی ہے۔

شام رسول ﷺ کی سزا کے بارے میں "الصارم المسلول" کا حوالہ دیتے ہوئے کوئی نسل نے امام ابن تیمیہ سے ایک واقعہ منسوب کیا ہے کہ انہوں نے ایک عیسائی کا، جس نے حضور ﷺ کی شان میں گستاخی کی تھی، سرتون سے جدا کر دیا تھا۔ اسی طرح مولانا عبد القادر آزاد صدر علماء کوئی خلیفہ شاہی مسجد لاہور نے بھی توہین رسالت کے مقدمہ کے دوران ساعت اسی واقعہ کو بیان کیا تھا اور اس کو "الصارم المسلول" کی وجہ تصنیف ہٹلایا تھا، جس کی ہم نے تردید کی تھی۔ کیونکہ تاریخی لحاظ سے یہ قصہ درست نہیں۔ اصل واقعہ یوں ہے کہ ایک عیسائی نے حضور نبی کریم ﷺ کی شان میں دشمن طرازی کر کے کسی بدوي کے گھر میں پناہ لی تھی۔ امام ابن تیمیہ کو جب اس واقعہ کی اطلاع ملی تو وہ اسی وقت اپنے مند علمی سے اٹھے اور شیخ الحدیث زین العابدین الفارقی کو اپنے ہمراہ لے کر حاکم دمشق کے پاس پہنچے اور ملزم کی گرفتاری اور سزا کا معاملہ کیا۔ جب شام رسول ﷺ اور بدوي ٹلبی پر حاضر ہوئے تو بدوي نے وہاں موجود لوگوں کو برا بھلا کھانا شروع کیا جس پر ہجوم مشتعل ہو گیا اور اس نے ان دونوں پر سکن باری کی۔ حاکم وقت نے امام اور شیخ الحدیث کو لفظ امن کے الزام میں گرفتار کر کے قید کر دیا۔ بعد میں حاکم دمشق کو اپنی غلطی کا احساس ہوا تو اس نے ان دونوں بزرگ شخصیتوں کو باعزت طور پر رہا کر کے ان سے معافی کا طلب گار ہوا، جسے انہوں نے معاف کر دیا۔ (الملوک)

**مولانا مودودی اور مسئلہ ارتداو:**

مولانا مودودی نے قرآن و سنت اور عمل صحابہ کے براہین قاطعہ کے علاوہ عقلی دلائل سے بھی یہ ثابت کیا ہے کہ مرتد سزا نے موت کا مستحق ہے۔ مولانا نے پہلے تو قتل مرتد کے بارے میں جو ااعتراضات ہوتے رہے ہیں ان کو سمجھا کیا ہے اور پھر ہر اعتراض کا مدلل جواب دیا ہے۔ جس کا خلاصہ یہ ہے:

"قتل مرتد پر سب سے پہلا اعتراض تو یہ کیا جاتا ہے کہ اگر کوئی

شخص اپنے دین و مذهب کو ترک کروئے تو اس کو افہام و تفہیم کے بجائے نکوار کے زور پر ارتاداد سے روکا جائے یہ بات آزادی ضمیر کے منافی ہے۔ دوسرا اعتراض یہ ہے کہ اگر کوئی شخص بالجبرا اسلام ترک نہ کرنے پر مجبور بھی کر دیا جائے تو وہ دل سے اسلام کا قائل نہیں ہو سکتا اور یہ منافقت ہو گی جو خود اسلام کے لئے خطرناک بات ہے۔ تیسرا اعتراض یہ ہے کہ اگر اسلام سے پھر جانے کی سزا موت ہے تو دیگر مذاہب سے آئے والوں کے لئے بھی وہی سزا ہونی چاہیے۔ اگر اس پر دوسرے پیروان مذاہب کی حکومتیں عمل درآمد کریں تو اسلامی دعوت و تبلیغ کے دروازے بند ہو جائیں گے۔ چوتھا اور بظاہر دزی اعتراض یہ کیا جاتا ہے کہ ارتاداد کی سزا اسلام کے اس اعلان کے خلاف ہے جس میں کہا گیا ہے کہ دین میں جبر واکراہ نہیں۔ اس طرح یہ صاف دینی تضاد ہے جسے عقل سليم تسلیم نہیں کرتی۔

مولانا نے ان اعتراضات کا جواب دینے سے قبل ایک غلط فہمی کو دور کیا ہے جو ان ہی کے الفاظ میں پیش کی جا رہی ہے۔

### ایک بنیادی غلط فہمی:

حقیقت یہ ہے کہ اگر اسلام کی حیثیت فی الواقع اسی معنی میں ایک "مذهب" کی ہوتی، جس معنی میں یہ لفظ آج تک بولا جاتا ہی، تو یقیناً اس کا ان لوگوں کے لئے قتل کی سزا تجویز کرنا سخت غیر معقول فعل ہوتا جو اس کے اصولوں سے غیر مطہر ہو کر اس کے دائرے سے باہر لکھنا چاہیں۔ مذهب کا موجودہ تصور یہ ہے کہ وہ مابعد الطیعی مسائل کے متعلق ایک عقیدہ و خیال ہے، جس آدمی اختیار کرتا ہے اور حیات بعد الموت میں نجات حاصل کرنے کا ایک طریقہ ہے جس پر انسان اپنے عقیدے کے مطابق عمل کرتا ہے۔ رہی سوسائٹی کی تنقیم اور معاملات دنیا کی انجام دہی اور ریاست کی تشكیل، تو وہ ایک خالص دنیوی معاملہ ہے، جس کا مذهب سے کوئی تعلق نہیں۔ اس تصور کے مطابق مذهب کی حیثیت صرف ایک رائے کی ہے اور رائے بھی اسکی جو زندگی کے ایک بالکل ہی دور از کارپلو سے تعلق رکھتی ہے، جس کے قائم ہونے اور بد لئے کا کوئی قابل لحاظ اثر حیات

انسانی کے بڑے اور اہم شعبوں پر نہیں پڑتا۔ ایسی رائے کے معاملے میں آدمی کو آزاد ہونا ہی چاہیے۔ کوئی معقول وجہ نہیں کہ امورِ ما بعد الیعت کے بارے میں ایک خاص رائے کو اختیار کرنے میں تو وہ آزاد ہو، مگر جب اس کے سامنے کچھ دوسرے دلائل آئیں، جن کی بنا پر وہ سابق رائے کو غلط محسوس کرنے لگے، تو اس کے بدلتے میں وہ آزادت ہو اور اسی طرح کوئی وجہ نہیں کہ جب ایک طریقہ کی پیروی میں اسے اپنی نجات اخروی کی توقع ہو، تو اسے اختیار کر سکے اور جب وہ محسوس کرے کہ نجات کی امید اس راستے میں نہیں، کسی دوسرے راستے میں ہے، تو اسے پچھلے راستے کو چھوڑنے اور نئے راستے کے اختیار کر لینے کا حق نہ دیا جائے۔ پس اگر اسلام کی حیثیت یہی ہوتی، جو مذہب کی حیثیت آج کل قرار پائی ہے، تو اس سے زادہ نامعقول کوئی ہاتھ نہ ہوتی کہ وہ آنے والوں کے لئے تو اپنادروازہ کھلارکے، مگر جانے والی کے لئے دروازے پر جلا رہے ہوں۔

لیکن دراصل اسلام کی یہ حیثیت سرے سے ہے ہی نہیں۔ وہ اصطلاح جدید کے مطابق "محض ایک" "مذہب" نہیں ہے بلکہ ایک پورا نظام زندگی ہے۔ اس کا تعلق صرف مابدالیعات ہی سے نہیں ہے بلکہ طبیعت اور رحمی اللہیات سے بھی ہے۔ وہ محض حیات بعد الموت کی نجات ہی سے بحث نہیں کرتا بلکہ حیات قبل الموت کی فلاح و بہتری اور تکمیل صحیح کے سوال سے بھی بحث کرتا ہے اور نجات بعد الموت کو اسی حیات قبل الموت کی تکمیل صحیح پر مختصر قرار دیتا ہے۔ لانا کہ پھر بھی وہ ایک رائے ہی ہے، مگر وہ رائے نہیں جو زندگی کے کسی دور از کار پہلو سی تعلق رکھتی ہو، بلکہ وہ رائے جس کی بنیاد پر پوری زندگی کا نقشہ قائم ہوتا ہے۔ وہ رائے نہیں جس کے قائم ہونے اور بدلتے کا کوئی قابل لحاظ اثر زندگی کے بڑے اور اہم شعبوں پر نہ پڑتا ہو، بلکہ وہ رائے جس کے قیام پر تمدن اور ریاست کا قیام مختصر ہے اور جس کے بدلتے کے معنی نظام تمدن و ریاست کے بدلتے جانے کے ہیں۔ وہ رائے نہیں جو صرف انفرادی طور پر ایک محض اختیار کرتا ہو، بلکہ وہ رائے جس کی بنا پر انسانوں کی ایک جماعت تمدن کے پورے نظام کو ایک اسی مسئلہ پر قائم کرتی ہے اور اسے چلانے کے لئے ایک ریاست وجود میں لاتی ہے۔ ایسی رائے اور اسی نظریہ کو انفرادی آزادیوں کا کھلونا نہیں بنا�ا جاسکتا، نہ اس جماعت کو جو اس رائے پر تمدن و ریاست کا نظام قائم کرتی ہے راہ گزر بنا�ا جاسکتا ہے کہ جب فضائے رحمی میں ایک لہرائٹے تو اس میں داخل ہو جائے اور جب دوسری لمبائی پر تو اس سے نکل جائے اور پھر

جب جی چاہے اندر آئے اور جب چاہے باہر چلے جائے۔ یہ کوئی کھیل اور تفریح نہیں ہے جس سے بالکل ایک غیر ذمہ دارانہ طریقہ پر دل بہلایا جائے، یہ تو ایک نہایت خجیدہ اور انتہائی نزاکت رکھنے والا کام ہے جس کے ذرا ذرا سے نشیب و فراز سو سائی ہی اور سیٹ کے نظام پر اثر انداز ہوتے ہیں، جس کے بننے اور بگڑنے کے ساتھ لاکھوں کروڑوں بندگان خدا کی زندگیوں کا ہتاو اور بگاڑ وابستہ ہوتا ہے، جس کی انجام دہی میں ایک بہت بڑی جماعت اپنی زندگی و موت کی بازی لگاتی ہے۔ اسکی رائے اور اسکی رائے رکھنے والی جماعت کی رکنیت کو انفرادی آزادیوں کا کھلوٹا دنیا میں کب بنا یا گیا ہے اور کون بنا تا ہے کہ اسلام سے اس کی توقع رکھی جائے۔

اس عام فہم غلطی کو دور کرنے کے بعد مولانا نے قتل مرتد کے ان تمام اعتراضات کا جن کا ہم پہلے ذکر کر چکے ہیں جواب دیا ہے۔ جو درج ذیل ہیں:-

### اعتراضات کا جواب:

قتل مرتد کو جو شخص یہ معنی پہنا تا ہے کہ یہ محض ایک رائے کو اختیار کرنے کے بعد اسے بدل دینے کی سزا ہے، وہ دراصل ایک معاملہ کو پہلے خود ہی غلط طریقے سے تعمیر کرتا ہے اور پھر خود ہی اس پر ایک غلط حکم لگاتا ہے۔ جیسا کہ اوپر اشارہ کیا جا چکا ہے، مرتد کی اصل حیثیت یہ ہے کہ وہ اپنے ارماد سے اس بات کا ثبوت بھم پہنچاتا ہے کہ سو سائی اور سیٹ کی تنظیم جس بنیاد پر رکھی گئی ہے، اس کو وہ نہ صرف یہ کہ قبول نہیں کرتا، بلکہ اس سے کبھی آئندہ بھی یہ امید نہیں کی جاسکتی کہ اسے قبول کرے گا۔ ایسے شخص کے لئے مناسب یہ ہے کہ جب وہ اپنے لئے اس بنیاد کو ناقابل قبول پاتا ہے، جس پر سو سائی اور سیٹ کی تعمیر ہوئی ہے، تو خود اس کی حدود سے نکل جائے۔ مگر جب وہ ایسا نہیں کرتا تو اس کلمے دو ہی علاج ممکن ہیں: یا تو اسے سیٹ میں تمام حقوق شریت سے محروم کر کے زندہ رہنے دیا جائے، یا پھر اس کی زندگی کا خاتمه کر دیا جائے۔ پہلی صورت فی الواقع دوسری صورت سے شدید تر سزا ہے کیونکہ اس کے معنی یہ ہیں کہ وہ لا یموت فیها ولا بحیی کی حالت میں بیٹھا رہے اور اس صورت میں سو سائی کے لئے بھی وہ زیادہ خطرناک ہو جاتا ہے کیونکہ اس کی ذات سے ایک مستقل قتنہ لوگوں کے درمیان پہنچتا رہے گا اور دوسرے صحیح و سالم اعضا میں بھی اس کے ذہر کے سراہیت کر جانے کا

اندیشہ ہو گا۔ اس لئے بحتریگی ہے کہ اسے موت کی سزادے کر اس کی اور سو سائی کی مصیبت کا بیک وقت خاتمہ کر دیا جائے۔

قتل مرتد کو یہ معنی پہنانا بھی غلط ہے کہ ہم ایک شخص کو موت کا خوف دلا کر منافقانہ رویہ اختیار کرنے پر مجبور کرتے ہیں۔ دراصل معاملہ اس کے یہ عکس ہے۔ ہم ایسے لوگوں کے لئے اپنی جماعت کے اندر آنے کا دروازہ بند کر دنا چاہتے ہیں، جو گون کے مرض میں جلا ہیں اور نظریات کی تہذیل کا کھیل تفریح کے طور پر کھیلتے رہتے ہیں اور جن کی رائے اور سیرت میں وہ احتجام سرے سے موجود ہی نہیں ہے، جو ایک نظام زندگی کی تغیر کے لئے مطلوب ہوتا ہے۔ لذایہ میں حکمت و داش ہے کہ ہر اس شخص کو، جو اس جماعت کے اندر آتا چاہے، پہلے مطلع کر دیا جائے کہ یہاں سے پٹ کر جانے کی سزا موت ہے، تاکہ وہ داخل ہونے سے پہلے سو مرتبہ سوچ لے کہ آیا اسے اسی جماعت میں داخل ہونا چاہیے یا نہیں۔ اس طرح جماعت میں آئے گا ہی وہ، جسے کبھی باہر جانا نہ ہو گا۔

تیرے نمبر پر جو اعتراض ہم نے لٹک کیا ہے، اس کی بنیاد بھی غلط ہے۔ معتبر محن کے پیش نظر دراصل ان ”مذاہب“ کا اور انہی کے پرچار کا معاملہ ہے جن کی تعریف ہم ابتداء میں کر چکے ہیں۔ اپنے مذاہب کو واقعی اپنا دروازہ آنے اور جانے والوں کے لئے کھلا رکھنا چاہیے۔ وہ اگر جانے والوں کے لئے اسے بند کریں گے تو ایک پے جا حرکت کریں گے۔ لیکن جس مذهب فکر و عمل پر سو سائی اور میث کی تغیر کی گئی ہو، اے کوئی محظوظ آدمی، جو اجتماعیات میں کچھ بھی بصیرت رکھتا ہو، یہ مسحورہ نہیں دے سکتا کہ وہ اپنی تحریک اور اپنے اجزاء تغیر کے انتشار اور اپنی بندش وجود کی برہی کا دروازہ خود ہی کھلار کے۔ کسی مزاحمت کے بغیر خود تہذیل ہونے کے لئے صرف وہی نظام زندگی تیار ہو سکتا ہے، جس کی جڑیں مگل چکی ہوں اور جس کی بنیاد میں اپنے اتحداً حق و وجود کا یقین ہاتھ نہ رہا ہو۔

رہاتا قرض کا اعتراض تو اپر کی بحث کو بخور پڑھنے سے بڑی حد تک وہ خود بخود رفع ہو جاتا ہے۔ لا اکراہ فی الدین کے معنی یہ ہیں کہ ہم کسی کو اپنے دین میں آنے کے لئے مجبور نہیں کرتے اور واقعی ہماری روشنی یہ ہے۔ مگر جسے آکر واپس جانا ہو، اسے ہم پہلے ہی خبردار کر دیتے ہیں کہ یہ دروازہ آمد و رفت کے لئے کھلا ہوا نہیں ہے، لذا اگر

آتے ہو تو یہ فیصلہ کر کے آؤ کہ واپس نہیں جانا ہے ورنہ براہ کرم آؤ ہی نہیں۔ کوئی بتائے کہ آخر اس میں تناقض کیا ہے؟ بلاشبہ ہم نفاق کی مذمت کرتے ہیں اور اپنی جماعت میں ہر شخص کو صادق الایمان دیکھنا چاہتے ہیں۔ مگر جس شخص نے اپنی حمافتوں سے خود اس دروازے میں قدم رکھا، جس کے متعلق اسے معلوم تھا کہ وہ جانے کے لئے کھلا ہوا نہیں ہے، وہ اگر نفاق کی حالت میں جلتا ہوتا ہے تو یہ اس کا اپنا قصور ہے۔ اس کو اس حالت سے نکالنے کے لئے ہم اپنے نظام کی برہمی کا دروازہ نہیں کھول سکتے۔ وہ اگر ایسا ہی راست پسند ہے، کہ منافق بن کر نہیں رہنا چاہتا، بلکہ جس چیز پر اب ایمان لا جاتا ہے، اس کی پیروی میں صادق ہونا چاہتا ہے، تو اپنے آپ کو سزاۓ موت کے لیے کیوں نہیں پیش کرتا؟

ہاں اعتراض بظاہر کچھ وزن رکھتا ہے کہ اسلام جب خود اپنے پیروؤں کو تبدیل مذہب پر سزا دیتا ہے اور اسے قابل مذمت نہیں سمجھتا، تو دوسرے مذاہب کے پیرواؤں اپنے ہم مذہبوں کو اسلام قبول کرنے پر سزادیتے ہیں، تو وہ ان کی مذمت کیوں کرتا ہے؟ لیکن ان دو رویوں میں بظاہر جو تناقض نظر آتا ہے، فی الواقع وہ نہیں ہے، بلکہ اگر دونوں صورتوں میں ایک ہی رویہ اختیار کیا جاتا تو البتہ تناقض ہوتا۔ اسلام اپنے آپ کو حق کہتا ہے اور بالکل خلوص کے ساتھ حق ہی سمجھتا ہے، اس لئے وہ حق کی طرف آنے والے اور حق سے منہ موزکر واپس جانے والے کو مساوی مرتبہ پر ہرگز نہیں رکھ سکتے۔ تناقض اس رویہ میں نہیں ہے، البتہ اگر اسلام اپنے آپ کو حق بھی کہتا اور پھر ساتھ ہی اپنی طرف آنے والے اور اپنے سے منہ موزکر جانے والے کو ایک ہی مرتبہ میں رکھتا تو بلاشبہ یہ ایک تناقض طرز عمل ہوتا۔

### مجرد مذہب اور مذہبی ریاست کا بنیادی فرق:

اوپر ہم نے قتل مرتد پر اعتراض کرنے والوں کے جو دلائل نقل کیے ہیں اور ان کے جواب میں اپنی طرف سے جو دلائل پیش کیے ہیں، ان کا مقابلہ کرنے سے ایک بات بالکل واضح طور پر نظر کے سامنے آجائی ہے اور وہ یہ ہے کہ معتبرین مرتد کی سزا پر جتنے اعتراض کرتے ہیں، محس ایک "مذہب" کو نگاہ میں رکھ کر کرتے ہیں اور اس کے بر عکس ہم اس سزا کو حق بجانب ثابت کرنے کے لئے جو دلائل دیتے ہیں، ان میں ہمارے پیش نظر مجرد "مذہب" نہیں ہوتا، بلکہ ایک ایسا اسٹیٹ ہوتا ہے جو کسی خاندان یا طبقہ یا قوم کی

حاکیت کے بجائے ایک دین اور اس کے اصولوں کی حاکیت پر تغیر ہوا ہو۔ جہاں تک مجرد نہ ہب کا تعلق ہے، ہمارے اور معرفین کے درمیان اس امر میں کوئی اختلاف نہیں ہے کہ ایسا نہ ہب مرتد کو سزا دینے کا حق نہیں رکھتا، بلکہ سوسائٹی کا لفظ و نسب اور ریاست کا وجود عملًا اس کی بنیاد پر قائم نہ ہو۔ جہاں اور جن حالات میں اسلام فی الواقع دیے ہی ایک نہ ہب کی حیثیت رکھتا ہے، جیسا کہ معرفین کا تصور نہ ہب ہے، وہاں ہم خود بھی مرتد کو سزاۓ موت دینے کے قائل نہیں ہیں۔ فقہ اسلامی کی رو سے محض ارتاداد کی سزاۓ نہیں، اسلام کے تعزیری احکام میں سے کوئی حکم بھی ایسے حالات میں قابل نفاذ نہیں رہتا، جب کہ اسلامی ریاست (یا بہ اصطلاح شرع "سلطان") موجود نہ ہو۔ لہذا مسئلہ کے اس پہلو میں ہمارے اور معرفین کے درمیان بحث خود بخود ختم ہو جاتی ہے۔

**کافر اور مرتد کے ساتھ مختلف معاملہ کیوں ہے؟**

جو لوگ اس بات پر تعجب کرتے ہیں کہ کافر اور مرتد کے ساتھ اسلام دو مختلف رویے کیوں اختیار کرتا ہے، انہیں شاید معلوم نہیں ہے کہ دنیا میں کوئی اجتماعی نظام ایسا نہیں ہے جو اپنے اندر شامل نہ ہونے والوں اور شامل ہو کر الگ ہو جانے والوں کے ساتھ یکساں بر تاؤ کرتا ہو۔ الگ ہونے والوں کو اکثر کسی نہ کسی نوعیت کی سزا ضروری دی جاتی ہے اور بارہا ان کو واپس آنے پر مجبور بھی کیا جاتا ہے۔ خصوصاً جو نظام جتنی زیادہ ہم اجتماعی ذمہ داریوں کا حامل ہو، اس کا رویہ اس معاملہ میں اتنا ہی زیادہ سخت ہوتا ہے۔ مثلاً کے طور پر فوج کو لجھئے۔ قریب قریب تمام دنیا کے فوجی قوانین میں یہ بات مشترک ہے کہ فوجی طاقت اختیار کرنے پر تو کسی کو مجبور نہیں کیا جاسکتا، مگر جو شخص با اختیار خود فوجی طاقت میں داخل ہو چکا ہو، اسے طاقت میں رہنے پر لازماً مجبور کیا جاتا ہے۔ وہ استھان دے تو ناقابل قبول ہے، خود چھوڑ جائے تو مجرم ہے۔ جنگ کی عملی خدمت سے بھاگے تو جس دوام تک سزا پاسکتا ہے اور جو کوئی اس بھاگنے والے کو پناہ دے یا اس کے جرم پر پردہ ڈالے تو وہ بھی مجرم ثہرتا ہے۔ یہی طرز عمل انقلابی پارٹیاں اختیار کرتی ہیں۔ وہ بھی کسی کو اپنے اندر شامل ہونے پر مجبور نہیں کرتیں، مگر جو شامل ہو کر الگ ہو جائے اسے گولی مار دیتی ہیں۔

## اسلامی رویہ کی معقولیت:

سائل کا آخری سوال یہ ہے کہ اگر اسلامی حکومت کے دائرے میں تبلیغ کفر کی اجازت نہیں ہے تو عقلی حیثیت سے اس ممانعت کو کیسے جائز قرار دیا جاسکتا ہے؟ اس باب میں کوئی بحث کرنے سے پہلے ضروری ہے کہ جس تبلیغ کفر کی اسلام ممانعت کرتا ہے، اس کی نوعیت واضح طور پر سمجھ لی جائے۔ اسلام اس چیز میں مانع نہیں ہے کہ دارالاسلام کے حدود میں کوئی غیر مسلم اپنی اولاد کو اپنے مذہب کی تعلیم دے، یا اپنے مذہب کے عقائد اور اصول لوگوں کے سامنے تحریر یا تقریر کے ذریعے سے بیان کرے، یا اسلام پر اگر وہ کچھ اعترافات رکھتا ہو تو انہیں تہذیب کے ساتھ تقریر و تحریر میں پیش کرے۔ نیز اسلام اس میں بھی مانع نہیں ہے کہ کسی غیر مسلم کے خیالات سے متاثر ہو کر دارالاسلام کی ذمی رعایا میں سے کوئی شخص اس کا مذہب قبول کر لے۔ ممانعت دراصل جس چیز کی ہے، وہ یہ ہے کہ کسی مذہب یا نظام فکر و عمل کی تائید میں کوئی ایسی منظم تحریک انحصاری جائے، جو دارالاسلام کی حدود میں رہنے والوں کو اس مذہب یا نظام کی طرف دعوت دیتی ہو۔ ایسی منظم دعوت، قطع نظر اس سے کہ وہ ذمیوں میں سے اٹھے یا باہر سے آنے والے غیر مسلموں کی طرف سے بہر حال اسلام اپنے حدود میں اس کے ظہور کو برداشت کرنے لیے تیار نہیں ہے۔

یہاں پھر وہی سوال ہمارے سامنے آتا ہے جو قتل مرد کے مسئلہ میں آیا کرتا ہے، یعنی یہ کہ اگر غیر مسلم حکومتیں بھی اسی طرح اپنے حدود میں اسلام کی دعوت کو خلاف قانون قرار دے دیں تو کیا ہو؟ اس کا مختصر جواب یہ ہے کہ اسلام اس قیمت پر حق و صداقت کی اشاعت کی آزادی خریدنا نہیں چاہتا کہ اس کے جواب میں اسے جھوٹ اور باطل کی اشاعت کی آزادی دینی پڑی۔ وہ اپنے پیروؤں سے کہتا ہے کہ

اگر تم سچے دل سے مجھے حق سمجھتے ہو اور میری پیروی ہی میں اپنی اور انسانیت کی نجات دیکھتے ہو تو میری پیروی کرو، مجھے قائم کرو اور دنیا کو میری طرف دعوت دو، خواہ اس کام میں تم کو گلزار ابراہیم سے سابقہ پیش آئے یا آتش نمرود سے گزرنا پڑے۔ یہ تمہارے اپنے ایمان کا تقاضا ہے اور یہ بات تمہاری خدا پرستی پر مخصر ہے کہ اس کی رضا

چاہتے ہو تو اس شفاضے کو پورا کرو ورنہ نہ کرو۔ لیکن میرے لئے یہ  
ناممکن ہے کہ تمہیں اس راہ کی خطرناکیوں سے بچانے اور اس کام کو  
تمہارے حق میں سلسلہ ہنانے کی خاطر باطل پرستوں کو یہ جواب "حق"  
عطاؤ کروں کہ وہ خدا کے بندوں کو گمراہ کریں اور ایسے راستوں پر انہیں  
ہانک لے جائیں جن میں مجھے معلوم ہے کہ ان کے لئے تباہی و برپادی  
کے سوا اور کچھ نہیں۔"

مذکورہ بالا دلائل و برائین اور حقائق کے بعد کسی قسم کے نیک و شہری سمجھائش باقی  
نہیں رہتی کہ توہین رسالت کا جرم ارتکاد سے بھی سمجھیں تر اور ناقابل معافی جرم ہے اور  
توہہ سے تنقیص رسالت کی حد، جو سزاۓ موت ہے، وہ ساقط نہیں ہوتی، کیونکہ یہی  
معاملہ دوسرا ہے حدود کا بھی ہے کہ چوری اور قذف کی سزا توہہ سے ساقط نہیں ہوتی۔  
مولانا مودودی "کی گرام قدر تصنیف" "مرتد کی سزا" جس سے یہ اقتباس لیا گیا ہے۔ انتہائی  
اہم اور لائق مطالعہ کتاب ہے جس میں اس اسلامی قانون کا ہر پہلو سے جائزہ لیا گیا ہے۔  
(المحول)

(باب پنجم)

## قانون توہین رسالت صلی اللہ علیہ وسلم --- عالمی اور ملکی تناظر میں

آج ساری دنیا میں حقوق انسانی کا بڑا چرچا ہے۔ یورپ اور امریکہ کے دانشور اور اسلامی ملکوں میں ان کے شاگرد رشید اور خوش چین چونکہ اسلام کا نام لیتے ہوئے شرعاً ہیں اس لیے وہ بیناً وی انسانی حقوق کو بھی جن سے انسان اسلام کی بدولت پہلی مرتبہ اس دنیا میں روشناس ہوا پانچ سو سال قبل مسیح یونانی حکیموں کے کھاتہ میں ڈالنے کی کوشش کرتے رہتے ہیں اور اس کا سرا وہاں کے فلسفیوں کے سرباندھتے ہیں۔ حالانکہ ان کے انکار اور خیالات میں انسانی حقوق کا سرے سے کوئی تصور ہی موجود نہیں۔ فلسفیوں کے مرشد اولین افلاطون نے اپنی ریاست میں صرف فلاسفہ کو حکمرانی کا حق دیا ہے اور دوسرے تمام شری ان کے خدمتگار یا پھر ذر خرید غلام ہیں۔ کیونکہ صرف حکمران طبقہ کے سرپر تاج زد رکھا گیا ہے۔ اس کی جمورویہ میں انسانی مساوات کے لیے کوئی محجاش نہیں۔ اپنی کتاب قانون (Laws) میں اس نے غلاموں اور آزاد شریوں کی اقتدار میں شرکت کی سخت مخالفت کی ہے۔ اس لیے ہم یہ سمجھنے سے قاصر ہیں کہ انسانی حقوق کے ڈائٹے کس طرح یونان سے جاتے ہیں۔ یورپ کے محققین اور مستشرقین کی یہ کیسی علمی دیانت ہے کہ وہ انسانی حقوق کا سراغ لگانے کے لئے قبل مسیح کی تاریخ کو کھنگاتے ہیں اور جب وہاں حسب خواہش مواد نہیں ملتا تو پھر بارہویں صدی عیسوی کے یورپ کی طرف زندگاتے ہیں اور میگنا کارتا (Magna Carta) کو فرد کی آزادی کا چارٹر قرار دیتے ہیں، جو طلوع اسلام کے سات سو سال بعد کی پیداوار ہے۔ تاریخ و قانون کے طالب علم اور اہل سیاست جانتے ہیں کہ میگنا کارتا کی حقیقت کیا ہے۔ اسے کنگ جان نے 1215ء میں جاری کیا تھا جس کے ذریعے طبقہ امرا جو اشرافیہ (Nobility) کملاتا تھا اور شاہ انگستان کے درمیان باہمی معافات کے سلسلہ میں "کچھ لو" اور "کچھ دو" والا معاملہ طے پایا، جس کی تصدیق خود انسائیکلو پیڈیا آف برٹائزکا (Encyclopaedia Britannica) کے

مصنفین کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ ”یہ جاگیردار نوابین کے خود غرضانہ مفادات کے تحفظ کی دستاویز تھی۔“ اس میں انسانی حقوق تو درکنار خود انگلستان کے عام شرروں کے حقوق کے تحفظ کی بھی کوئی حق موجود نہ تھی۔ یہ ہے یورپ کی آزادی کا چارٹر جس پر اسے اتنا فخرہ نہ ہے۔ لیکن کچھ عرصہ بعد طبقہ امراء کو بھی ان مراعات شاہی سے محروم ہونا پڑا کیونکہ میکاولی (Machiavelli) کے نظریات نے پھر سے شاہی اقتدار کو احکام بخشنے میں بڑی مدد کی۔ البتہ سترہویں صدی کے آخر میں اقتدار شاہی کے خلاف از سرنو ہائل شروع ہوئی۔ اس سلسلہ میں جان لاک (John Locke) اور ٹاؤن ٹرزاک رو سو (Jean Jacques Rousseau) کے ہارے میں کہا جاتا ہے کہ یہ انقلاب فرانس کی انجیل ہے جس نے عام شرروں کو جمہوریت کی انقلابی تحریک کے لئے ذہنی طور پر تیار کیا لیکن اس تحالل عارفانہ کا کیا علاج کہ یورپ کے ان محققین کو پیغمبر اسلام ﷺ کے وہ تمام حقوق انسانی جن کا آپ ﷺ نے آج سے چودہ سو سال قبل میدان عرفات سے اپنے خطبہ جمعۃ الوداع میں اعلان فرمایا تھا، علم نہیں۔ حالانکہ حقوق انسانی کا یہی وہ عظیم چارٹر ہے جس سے دنیا سب سے پہلے روشناس ہوئی اور چودہ سو سال کے طویل عرصہ میں یورپ، ایشیا اور افریقہ میں جماں جماں بھی اسلامی یا مسلمانوں کی حکومتیں قائم رہیں، وہاں ان بنیادی حقوق انسانی کی روح کا رفرار فرماتی ہے (۱)

ساتویں صدی عیسوی میں جب کہ یورپ ابھی جمالت کی تاریکیوں میں ڈوبتا ہوا تھا، اسلام اسیں میں علم و ہنر کی روشنی پھیلاتا ہوا پہنچا اور اندرس کی درسگاهیں اسلامی تعلیمات سے بہرہ در ہوتی گئیں۔ ”جس کا برطا اعتراف چارلس پرنس آف ولز سے بہرہ در ہوتی گئیں۔“ سال 1993ء میں آکسفورڈ یونیورسٹی میں کیا انسانی کی بازیابی کے لئے وہاں کے مطلق العنان حکمرانوں کے خلاف اپنی جدوجہد کا آغاز کیا جس کے نتائج گیارہویں صدی کے بعد ظاہر ہونا شروع ہو گئے۔ رو سونے بھی اسلام کے اسی خرمن سے خوشہ جانی کی تھی۔ شاید یہ حقیقت بہت کم لوگوں کو معلوم ہو کہ رو سو نے اسلامی تعلیمات کا بہت سکرا اڑ قبول کیا تھا اور اکثر اپنے دوستوں سے ملاقات کرتے ہوئے اسلامی طریقہ سے سلام کرتا تھا۔ اہل کلیسا نے تو اس پر دینِ مسیحی سے منحرف ہو کر

حلقہ مگوش اسلام ہونے کا فتویٰ صادر کیا اور حکومت نے اسے باغی قرار دیا تھا، جس کی پاداش میں اسے جلاوطنی کی زندگی بسر کرنا پڑی تھی اور آخر دم تک وہ ایک ملک سے دوسرے ملک میں پناہ لے کر اپنی جان بچاتا پھر تارہ۔ اس کی ایک وجہ یہ بھی تھی کہ اس کے معابدہ عمرانی میں اسلامی تعلیمات کی ایک ہلکی سی جھلک دکھائی دیتی تھی، ورنہ یہ بھی کوئی حقیقت پسندانہ معابدہ نہ تھا بلکہ اسے ایک رومانوی اور افسانوی حیثیت حاصل رہی ہے اور اس میں بھی زیادہ تر تخفیفات کا تعلق فرانس کے باشندوں سے تھا۔ بنی نوع انسان سے اجتماعی طور پر اس کا بھی کوئی تعلق نہیں۔ اس کا ایک قول جو ضرب المثل کے طور پر مشور ہے ”انسان آزاد پیدا ہوا تھا لیکن وہ ہر جگہ زنجیروں میں جکڑا ہوا ہے“ قرآنی آیت ہی کا ایک حصہ ہے جو حیات انسانی کے مقنی پہلو سے متعلق ہے لیکن اس آیت کے اثباتی اور روشن پہلو تک اس کی نظر نہیں ہجی جس میں پیغمبر اعظم ﷺ کی دنیا میں بعثت کا مقصد یہ تلایا گیا ہے:

”وَيَضْعُ عَنْهُمْ أَصْرَ هُمْ وَالْأَغْلُلُ الَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ“  
(الاعراف: 157)

”اور وہ (پیغمبر ﷺ) ان پر سے وہ بوجھ جوان پر لدے ہوئے تھے اور ان زنجیروں کو جن میں وہ جکڑے ہوئے تھے اس کا ہے۔“

اور اس آیت میں خطاب کسی خاص گروہ یا نسل یا قوم سے نہیں بلکہ ساری انسانیت سے ہے۔ اس نے فرمایا:

فَلِيَا إِلَيْهَا النَّاسُ أَنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا الَّذِي لَهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ (الاعراف: 158)

”اے پیغمبر کہ دو کہ اے انسانو! میں تم سب کی طرف اسی خدا کا رسول ہوں جو زمین اور آسمان کی پادشاہت کا مالک ہے۔“

انسان جو غلامی کے بوجھ تلے کرہ رہا تھا اور ناروا بند شوں اور زنجیروں میں جکڑا ہوا تھا، اسے خدا کے آخری پیغمبر ﷺ نے صرف ہر قسم کی غلامی سے آزاد کیا بلکہ اسے وہ بیوادی حقوق بھی عطا کیے جن سے انسان محروم چلا آرہا تھا۔ آپ نے دنیا کے عظیم ترین انقلابی مشن کی تحریک پر اپنے خطبہ جمعۃ الوداع میں دور جاہلیت کے خاتمه کا اعلان کرتے ہوئے اپنے دور رسالت اور عمد نو کو علم و حکمت، آزادی و حیثیت کی نور سے جگگارا

اور دنیا کو یہ خوشخبری سنادی:

”الا كل شی من امرالحاھلیۃ تحت قدمی موضوع۔“

(۲)-

”اور دیکھو دور جاہلیت کے وہ تمام دستور اور قانون جن سے حقوق انسانی پامال ہوتے رہے ہیں وہ سب میرے قدموں تلے روندے گئے۔“

پھر انسانی حق مساوات اور احترام انسانی کا اس طرح اعلان فرمایا:  
یا ایها الناس الا ربکم واحد و ان اباكم واحد لا فضل  
لعربي على عجمي ولا لعجمي على عربي ولا لا يفضل على  
اسود لا لسود على الابيض۔“ (3)

”اے انسانو! دیکھو تمہارا رب ایک ہے اور تمہارا اب (یعنی باپ)  
بھی ایک ہی ہے اس لئے تم ایک اور یکسل ہو۔ کسی علی کو کسی عجمی  
پر، کسی عجمی کو کسی عربی پر، کسی گورے کو کسی کالے پر اور کسی کالے کو  
کسی گورے پر کسی قسم کی کوئی فضیلت یا برتری حاصل نہیں۔“

سب اولاد آدم ہونے کے رشتے برابر ہیں۔ اس اصل عظیم کے اعلان سے قبل انسانی وحدت پارہ پارہ ہو چکی تھی۔ انسان زبان، قوم، ملک، نسل، رنگ اور نہب کی  
بنیادوں پر بٹ کچے تھے اور اسی مصنوعی امتیاز پر ہر ایک اپنے آپ کو اعلیٰ و برتر اور  
دوسرے کو اولیٰ و کم تر سمجھ کر اسے اپنا زیر دست اور قلام بنا لیتا تھا۔ پھر سفید فام لوگ  
سیاہ قام انسانوں کو صرف رنگ دار مخلوق ہونے کی وجہ سے اشیں ذلیل دخوار سمجھ کر ان  
پر حکمرانی اپنا حق سمجھتے تھے۔ اس قدیم جاہلیت کی بدترین مثال بیسویں صدی کے دور میں  
جنوبی افریقہ کی گوری نسل پرست حکومت کی ملعون ٹکل میں ہمارے سامنے موجود رہی  
ہے، جمل تین سو سال کی عظیم قریبیوں کے بعد آزادی کی سچ نمودار ہوئی۔ اسی تیز رنگ  
و نسل کے پہنکارتے ہوئے سانپوں کو داعی اسلام ﷺ نے آج سے چودہ سو برس پہنچ  
اپنے پاؤں تلے کچل دیا تھا۔ آپ ﷺ نے کامل مساوات انسانی قائم کرتے ہوئے فرمایا کہ  
تمام انسان سنتگی کے دانوں کی طرح برابر ہیں۔ جیغیر اسلام کا یہی وہ انتقالی اقدام تھا جس  
نے کائنات کی کلیا پلٹ دی۔

آپ ﷺ کا عمد تو بلاشبہ خیر القرون ہے۔ آپ ﷺ کے بعد ظفائر راشدین کا

[marfat.com](http://marfat.com)

Marfat.com

دور بھی عدل و مساوات اور احترام انسانیت کا مثالی دور ہے۔ حضرت ابو بکرؓ نے خلافت کی گراں بار ذمہ داریوں کے باوجود اپنے ساتھیوں کے اصرار پر اپنے لئے بیت المال سے صرف اتنا روزہ مقرر کیا جو اس وقت کے ایک عام شری کی گزرببر کے لئے کافی ہو سکتا تھا۔ حضرت عمرؓ کے دور خلافت میں عدیلہ کو انتظامیہ سے علیحدہ کیا گیا تاکہ عدالتیں انتظامیہ کے زیر اثر نہ رہیں بلکہ آزادانہ طور پر حقوق انسانی کی نگہداشت اور حفاظت کرتی رہیں۔

حضرت عمرو بن العاصؓ گورنر مصر کے بیٹے نے جب ایک قبطی کو کوڑوں سے پیٹا تھا تو حضرت عمرؓ نے اس کی دادرسی کرتے ہوئے گورنر کے صاحبزادے کو اسی قبطی سے کوڑے لگوانے اور گورنر مصر کی طرف قدر آکوڈنگا ہوں سے دیکھتے ہوئے وہ فقرہ کا جو آج حقوق انسانی کے چار ٹکا ہم تین بنیادی نکتے ہے۔

آپ نے فرمایا ”عمرو! تم نے لوگوں کو کب سے غلام بنا شروع کیا، ان کی ماں نے تو انہیں آزاد جانا تھا“ یہ دراصل لقد خلقنا الانسان فی احسن تقویم ولقد کرمنا بن آدم ”ہم نے انسان کو احسن تقویم کے ساتھ تخلیق کیا اور اسے کائنات میں حکیم اور فضیلت سے سرفراز کیا“ جیسے ارشادات باری تعالیٰ کی زندہ اور عملی تفسیر تھی۔ حضرت عمرؓ کا بھی فقرہ انحصاروں میں روس کی زبان سے ادا ہو، جسے اہل یورپ انقلاب فرانس کا بنیادی پھر قرار دیتے ہیں۔ اس کے علاوہ امریکہ کے دستور کے بارے میں بہت بلند بانگ دعوے کیے جاتے ہیں۔ سال 1776ء میں جیفرسن نے امریکہ کے اعلان آزادی کی دستاویز تحریر کی تھی۔ سال 1791ء میں امریکن کانگریس نے حقوق کامل (American Bill of Rights) منظور کیا۔ پھر فرانس کی قومی اسمبلی نے بھی ان ہی حقوق کے مل کو معمولی ترکیم کے ساتھ منظور کر لیا۔ سال 1926ء میں لیگ آف نیشنز (League of Nations) میں شامل اقوام نے یہ قرارداد منظور کی کہ وہ آہستہ آہستہ غلاموں کی تجارت پر پابندیاں عائد کریں گی۔ غلامی کو ختم کرنے کا یہ وہی اصول اور طریقہ کار ہے جس کا آغاز اسلام نے کیا تھا۔

دوسری جنگ عظیم کے بعد جب اقوام متحدہ (United Nations) معرض وجود میں آئی اور سال 1948ء میں اس نے انسانی حقوق کے عالمی منشور کا اعلان کیا جسے اقوام متحدہ کا سب سے بڑا کارنامہ سمجھا جاتا ہے۔ یہ منشور تکمیل (30) شقوق (Articles) پر

مشتل ہے جن میں چار شیئں بنیادی اہمیت کی حالت ہیں جو حسب ذیل ہیں:

(1) تمام انسان آزاد پیدا ہوئے ہیں۔ عزت، وقار اور حقوق کے معاملہ میں سب یکساں اور برابر ہیں۔

(2) ہر شخص نسل، رنگ، جنس، زبان، مذہب، سیاسی، قوی اور سماجی، پیدائشی یا اور کسی حیثیت سے کسی احتیاز کے بغیر تمام حقوق اور مکمل آزادی کا مستحق ہو گا۔

(3) ہر شخص کو زندہ رہنے اور اپنی جان و مال کی حفاظت کا حق حاصل ہو گا۔

(4) قانون کی نظر میں ہر شخص کی حیثیت مساوی اور برابر ہو گی۔

باقی 26 آرٹیکلز بھی ان ہی چاروں بنیادی نکات کی ضمن میں آتی ہیں۔ اس کے بعد اسی سال اور پھر سال 1951ء میں اقوام متحده کی جنرل اسمبلی نے غلامی کے انسداد کے لئے اور صادرین اور جلاوطن لوگوں کی بحالی اور تحفظ کے لئے متعدد قرار دادیں منظور کی ہیں۔ (4)

برطانیہ کے میکنا کارنا، فرانس کے معابدہ عمرانی، امریکہ کے اعلان آزادی اور ان سب سے پڑھ کر اقوام متحده کے عالمی منشور کی تمام دفعات کا بغور مطالعہ کرنے سے یہ حقیقت کھل کر سامنے آتی ہے کہ ان کا سرچشمہ قرآن کی تعلیمات ہیں اور یہ سب اسی کے نقش ناتمام اور خطبہ جمۃ الوداع کا جو نسل انسانی سے چیغہ اسلام ملکہ کا الوداعی خطاب ہے، کی صدائے بازگشت ہیں۔ قرآن حکیم اور اس خطبہ مبارکہ میں انسان کو نہ صرف ان تمام حقوق کی ضمانت دی گئی ہے بلکہ اسے وہ تمام حقوق بھی مل گئے، جن کا براہ راست تعلق انسانی شرف و محکم ہے ہے۔ اسلام کے ان انسانی حقوق کے بارے میں سب سے اہم تر بات یہ ہے کہ یہ قوموں اور حکومتوں کی مرضی کے ہمایع نہیں بلکہ یہ احکام الہی ہیں۔ اس لئے ان میں کسی کو ترمیم یا تنفس کا کوئی حق حاصل نہیں۔ نہ ان کو کسی مارشل لاء کے ذریعہ یا ہنگامی حالات کے تحت معطل کیا جاسکتا ہے جو ہر مقام اور ہر زمانہ میں تمام انسانوں کو یکساں طور پر حاصل ہیں۔ چنانچہ یہ تاریخی صداقت ہے کہ یہ تمام حقوق نہ صرف عمد رسالت مآب ملکہ اور دور خلافت راشدہ میں بلکہ مسلمان حکمرانوں کے دور میں بھی اسلامی ریاست کے تمام شریروں کو بلا تفرقہ مذہب و ملت، رنگ و نسل، تہذیب و تمدن یکساں اور عملی طور پر حاصل رہے ہیں۔

یورپ، امریکہ، ایفار، فرانس، پاکستان کے آئین اور دساتیر میں اور

اقوام متحده کے عالمی منشور اور قراردادوں میں آزادی، مساوات، انسانی جان و مال، عزت و آبرو کے تحفظ اور دیگر تمام انسانی حقوق کے خوش نما الفاظ کی نمائش تو ضرور موجود ہے لیکن عمل سرے سے مفقود، بلکہ اقوام غالب اپنی طاقت کے بل بوتے کمزور قوموں کے معاملہ میں انسانی حقوق کی کھلمن کھلا خلاف ورزی کر رہی ہیں اور ساری دنیا تماشائی بنی ہوئی ہے۔ اس وقت یورپ کے ایک آزاد خود اختار ملک بوسنیا، جو اسی اقوام متحده کا باقاعدہ رکن ہے، کے خلاف سربیا کے خونخوار درندے اقوام متحده کی قراردادوں کو اپنے پاؤں تلنے روندتے ہوئے مسلسل نتے شریوں کا، جن میں بوڑھے، بچے، عورتیں، سبھی شامل ہیں، قتل عام اور نسل کشی کر رہے ہیں جو صرف جنگی جرائم ہی نہیں بلکہ انسانیت کے خلاف نمایت سمجھیں، بھیانک اور بھیانک جرائم ہیں، جن کی مثال تاریخ کے تاریک ترین دور وحشت میں بھی نہیں ملتی۔ اس غریب، مظلوم اور آفت زدہ ملک کو اقوام متحده نے اپنے دفاع کے لئے ہتھیار حاصل کرنے کی بھی اجازت نہیں دی جب کہ دوسری طرف سربیا کی ظالم، جارح اور سفاک حکومت کو روں اور اس کے حملہ تیوں کی پشت پناہی حاصل ہے، جہاں سے اسے مسلسل اسلحہ اور ہر قسم کی امداد مل رہی ہے اور وہ اپنی تمام ہلاکت سامانیوں کے ساتھ بوسنیا کے تمام شریوں کو نیست اور نابود کرنے کا تیہہ کیے ہوئے ہیں۔ اقوام متحده نے اس انسانیت سوز نسل کشی کے خلاف آج تک کوئی موثر کارروائی نہیں کی۔ معاملہ جب کمزور کا ہو تو پھریو۔ این کا معیار بدل جاتا ہے۔ انسانی حقوق کے عالمی منشور کی منظوری کے فوراً بعد کشمیریوں کے حق خود ارادت استعمال کرنے کے اور آزادانہ رائے شماری (Plebisite) کے لئے اقوام متحده نے ابھی تک کئی قراردادیں منظور کی ہیں لیکن کشمیری 51 سال سے اپنا یہ حق طلب کر رہے ہیں مگر اس کے جواب میں بھارت نے وہاں کشت و خون کا بازار گرم کیا ہوا ہے۔ بوسنیا کی طرح وہاں بھی دن رات اجتماعی عصمت دری ہو رہی ہے، نتے شریوں کے گھروں کو آگ لگا کر انہیں زندہ جلایا جا رہا ہے۔ اسی طرح فلسطین میں کشمیر کی طرح برسوں سے اسرائیل، امریکہ کی حمایت سے انسانی حقوق کو نمایت بے دردی سے پامال کر رہا ہے لیکن اقوام متحده کا ضمیر بے حص بلکہ مردہ ہو چکا ہے۔ یوگوسلاویہ میں کوسووا (Kosova) مسلمانوں کی بھی سبھی حالت زار ہے۔ اقبال نے جمیعت اقوام (League of Nations) کو انجمن تقسیم قور سے تعبیر کیا تھا۔ یہ بات بالکل درست ثابت ہوئی لیکن اقوام متحده تم اس سے بھی ایک قدم آگے ہے،

جس کے دور میں انسانیت کی لاش بے گور و کفن سر راہ ہے پڑی ہوئی ہے۔ حقیقت میں اقوام متحده نام پر پاور امریکہ کی آلہ کار بھی ہوئی ہے اور اس کے چشم و ابرو کے اشارے پر بلا پس و پیش ان قراردادوں پر عمل در آمد ہوتا ہے جو امریکہ کے کار و باری مغادرات اور ہوس اقدار سے وابستہ ہوں۔ چنانچہ اسی اقوام متحده نے عراق کے معاملہ میں جس طرح پھرتی دکھائی اور پھر وہاں جو ہنگامہ محشر پا ہوا، وہ ہم سب کے سامنے ہے۔ اس فکر و عمل کے تضاد کی اصل وجہ یہ ہے کہ ان حقوق کے پیچے کوئی ایسی قوت نافذہ Sanction موجود نہیں جو گروہی یا قومی مغادرات سے ہٹ کر ساری انسانیت کے تحفظات کی گمراں ہو۔ انسانی جان و مال کی شق کو لجھئے۔ اقوام متحده نے ایک امریکی طیارے کے حادث پر صرف شک اور شہر کی ہنا پر لبیا کے خلاف انتہائی سخت اور ناروا پابندیاں عائد کی ہیں لیکن اسی اقوام متحده نے اپنی مسافر بردار طیارے کے گرائے جانے پر امریکہ کے خلاف کوئی کارروائی نہیں کی۔ اس پر یہودیوں کا تالمودی قانون سامنے آتا ہے، جس کی رو سے ایک غیر اسرائیلی ذوب رہا ہو تو اس کو بچانا اس قانون کی رو سے درست نہیں بلکہ یہ ان کے نزدیک قوی جرم ہے۔ یہودیوں کے مذهب کی بنیاد چونکہ نسل پرستی پر رکھی لی گئی ہے اس لئے وہ اس قانون کو جائز سمجھتے ہیں۔ دوسری اقوام کے لئے امریکہ اور اس کے آلہ کار اقوام متحده کا طرز عمل بھی اسی تحریف شدہ تالمودی قانون کے زیر اثر معلوم ہوتا ہے۔ اس کے پر عکس قرآن نے ایک انسان کے قتل کو ساری انسانیت کا قتل قرار دیا ہے اور جس کسی نے ایک انسان کی جان بچالی اس نے گویا ساری انسانیت کو بچالیا۔

من قتل نفساً بغير نفس او فساد في الارض فكأنما قتل  
الناس جميعاً ومن احياناها فكأنما احياء الناس جميعاً  
(المائدہ: 32)

”جس کسی نے انسان کو جان کے بد لے یا زمین میں نہاد پھیلانے کے سوا کسی اور وجہ سے قتل کیا اس نے گویا تمام انسانوں کو قتل کیا اور جس نے کسی انسان کی جان بچالی گویا اس نے ساری انسانیت کو بچالیا۔“

یہی بنیادی فرق ہے وضی، تحریف شدہ اور فطری یا الٰہی قانون میں جس میں ایک انسانی جان کو اتنا محترم اور حرمت والا بنا ریا گیا ہے کہ

اے بچا لینا ساری انسانیت کے تحفظ اور بقا کے مترادف قرار دیا گیا ہے۔ اس لئے اسلام میں کسی کے بلاوجہ قتل کو سارے انسانوں کا قتل قرار دے کر مجرم کو دنیا میں سزاۓ موت دی جائی ہے اور آخرت میں ابدی جہنم کا سزاوار بنا دیا ہے۔ اس لئے ایک مسلمان جو اپنے دین و مذہب پر ایمان رکھتا ہو، کسی کے حق قتل کے بارے میں سوچ بھی نہیں سکتا۔ کیونکہ اس جرم کی سزا سے وہ دونوں جہانوں میں کہیں بھی نجع نہیں سکتا۔ اسلام میں کسی شخص کو نسل، قوم مذہب، رنگ، زبان، سماجی یا سیاسی یا فوجی یا کسی اور وجہ سے نہیں بلکہ صرف انسان ہونے کے ناطے اے زندگی کے تحفظ کا لا اینفلو (Inalienable) حق حاصل ہے۔ اس لئے پاکستان یا کسی بھی اسلامی ملک میں غیر مسلموں یا اقلیتوں کے اسلامی قوانین کے بارے میں جو اندیشہ ہائے دور و دراز ہیں، وہ سراسر بے بنیاد اور غلط فہمی پر مبنی ہیں اور قانون توہین رسالت کی وجہ سے تو ان کی زندگیوں کو قانونی اور عدالتی تحفظ دیا گیا ہے۔ اسلام امن و سلامتی کا مذہب ہے اور چاہتا ہے کہ دنیا میں ہر شخص امن و سلامتی کے ساتھ زندگی برکرے۔ اس لئے وہ فتنہ اور فساد کو جو امن و سلامتی کے دشمن ہیں، قطعاً پسند نہیں کرتا بلکہ شدت سے اس کی مخالفت کرتا ہے۔ اس کے بارے میں قرآن کا یہ واضح اعلان ہے:

”الْفَتْنَةُ أَشَدُّ مِنَ الْفَتْلِ“

”قتل اگرچہ کہ براہے مگر فتنہ اس سے بھی زیادہ براہے۔“

اس لئے وہ نہیں چاہتا کہ دنیا میں فتنہ و فساد بپارے جس کی وجہ سے ہزاروں لاکھوں انسانوں کا جنگ اور فسادات کی صورت میں قتل عام ہوتا ہے اور جو نفع جاتے ہیں، ان کی عزت و آبرو محفوظ نہیں رہتی۔ توہین رسالت کی سزا اس لئے ناگزیر ہے کہ یہ شرارت ہمیشہ فتنہ اور فساد کا سبب مبنی ہے۔ انسان کی عزت اور تکریم جب اس کا بنیادی حق تسلیم کر لیا گیا ہے تو ہر شخص پر لازم ہے کہ وہ دوسروں کی توہین اور تذلیل نہ کرے۔ کیونکہ یہ انسان کے بنیادی حق کی سمجھیں خلاف ورزی ہے مگر جب یہ معاملہ اس ذات مگرایی سے متعلق ہو جس نے خود انسان کو عزو ناموس کا شرف بخشا اور جسے اس کے

پیروانِ مذہب خدا کا فرستادہ پیغمبر مانتے ہوں اور جان و مال، 'مال باپ'، 'اولاد'، عزت و ناموس اس کے نام پر قربان کرنا اپنے لئے انتہائی سعادت سمجھتے ہوں تو جب ایسی ہستی کی تو ہیں اور اہانت کی جائے تو اس سے دنیا میں بننے والے کروڑوں انسانوں کی نہ صرف دل آزاری ہوتی ہے بلکہ یہ بات ان کے لئے ناقابل برداشت بھی ہے اور اس سے فتنہ اور فساد برپا ہوتا ہے۔ اس لئے اس فتنہ کو روکنے کے لئے اگر قانون توہین رسالت نافذ العمل کر دیا گیا ہے تو اس سے کون سے حقوق انسانی کی خلاف ورزی ہوئی جس پر اتنا قبل از مرگ واپسیلا ہو رہا ہے۔ تعصبات سے بند ہو کر اگر انصاف کی حقیقت پسندانہ نظر سے دیکھا جائے تو اس کی وجہ انسانی عزت و وقار اور شرف و محکم کا تحفظ ہوتا ہے۔ انسان اور قومیں ایک دوسرے کے عقیدہ، چذبات اور احساسات کو ملاحظہ خاطر رکھتے ہوئے ایک دوسرے کی تعظیم و محکم کو اپنا شعار بنا لیتی ہیں۔ اس لئے اس بنیادی انسانی حق کی حمایت اور پاسداری ہر ملک اور ہر قوم کو انفرادی اور اجتماعی طور پر کرنا چاہیے تاکہ یہ دنیا فتنہ و فساد اور شرائیگزیزوں سے محفوظ رہے اور اسے امن و امان اور سلامتی نصیب ہو۔

## یورپ اور قانون توہین انبیاء علیہم السلام

یا یا روم یا چرچ کے اقتدار میں آنے سے قبل یورپ میں رومان لا (Roman Law) کی عمل داری تھی چونکہ انجلی میں کوئی قانونی احکام موجود نہ تھے لیکن جب کیسا نے ائیٹ (State) پر غلبہ و اقتدار حاصل کر لیا تو پوپ کے منہ سے نکلے ہوئے ہر حکم کو قانون کی پالادستی حاصل ہو گئی۔ تورات کے برعکس انجلی صرف پند و نصائح کا مجموعہ تھا، اس لئے یورپ اور ایشیا میں جہاں جہاں عیسائی حکومتیں قائم ہوئیں، وہاں کاروبار حکومت چلانے کے لئے اہل کیسا کو رومنی قانون اور یہودیوں کے تلمودی قانون ہی پر انحصار کرتا پڑا۔

موسوی قانون کے تحت قبل مسیح کے انبیاء کی اہانت اور تورات کی بے حرمتی کی سزا سگار مقرر تھی۔ رومان امپائر کے شہنشاہ جستینین (Justinian) کا دور حکومت طیع اسلام سے چند سال قبل 528ء 565ء صدی عیسوی پر محيط ہے۔ رومان لا کی تدوین کا سر ابھی اسی کے سر ہے اور اس کو عدل و الاصاف (Justice) کا مظہر بھی سمجھا جاتا ہے۔ اس نے جب دین سمجھی قبول کر لیا تو قانون موسوی کو منسوخ کر کے انبیاء بنی اسرائیل کی بجائے صرف یہود مسیح کی توہین اور انجلی کی تعلیمات سے انحراف کی سزا سزائے موت مقرر کی گئی۔ اس کے دور سے قانون توہین مسیح سارے یورپ کی سلطنتوں کا قانون بن گیا۔ روس اور سکاث لینڈ میں انحصار دویں صدی تک اس جرم کی سزا سزائے موت ہی دی جاتی رہی ہے۔ (5)

روس میں پاشویک انقلاب کے بعد جب کیونٹ حکومت بر سرا اقتدار آئی تو سب سے پہلے اس نے دین و مذہب کو سیاست اور ریاست سے کلینتا خارج کر دیا۔ اس کے بعد یہاں سزاۓ موت برقرار رہی لیکن اہانت مسیح کے جرم کی پاداش میں نہیں بلکہ مسیح کی جگہ اشتراکی امپریلیزم کے سربراہ نے لے لی۔ اشالن جو رہیں امپائر کا سربراہ بن بیٹھا تھا، اس کی اہانت تو بڑی بات تھی، اس سے اختلاف رائے رکھنا بھی ممالک محروسہ روس کا سمجھیں جرم بن گیا۔ ایسے سرپھرے لوگوں کے یا تو سر کچل دیئے جاتے تھے جس کی مثال یعنی کے ساتھی ژائسکی کی خونپکاں موت کی صورت میں موجود ہے، جو اپنی جان بچانے کی خاطر روس نے بھاگ کر امریکہ میں پناہ گزیں تھا یا پھر ایسے مجرموں کو سائبیریا کے بیگار

کیپوں میں موت کے خواہے کر دیا جائے تھے۔ ایسی افہم تاک سزاوں اور موت کی گرم بازاری نے زارروس کے دور سیاہ کی عقوبوں کو بھی بھلا دیا۔

برطانیہ میں بھی اگرچہ توہینِ مسیح کی جسمانی سزاے موت موقوف کر دی گئی تھی، لیکن وہاں بھی اس جرم کی سزا کا قانون کامن لا کے علاوہ بلاس فنی ایکٹ (Blasphemy Act) کی صورت میں تبدیل ہو گیا۔ مناسب ہو گا کہ یہاں بلاس فنی کے معنی کے ساتھ اس کی تعریف (Definition) کی بھی وضاحت کر دی جائے تاکہ اس کا صحیح مفہوم ذہن نہیں ہو سکے۔

بلاس فنی لاطینی زبان کا لفظ ہے جس کے معنی اہانت کے ہیں۔ لاطینی اصطلاح میں خداوند خدا کے وجود اور دینِ مسیح کی صداقت سے الکار یا نجات و نہاد عالم یوسع مسیح کی شان میں اہانت اور انجلیل مقدس کی تحریر اور تفسیک کو بلاس فنی کہا جاتا ہے۔ انگریزی زبان کی مستند قانونی لفظ بلیکز لاؤکشنری (Black's Law Dictionary) کی رو سے بلاس فنی ایسی تحریر یا تقریر ہے جو خدا یوسع مسیح (Anjil یا دعائے عام کے خلاف ہو اور جس سے انسانی جذبات مجرور ہوں یا اس کے ذریعہ قانون کے تحت قائم شدہ چیज کے خلاف جذبات کو مشتعل کیا جائے اور اس سے بدکرواری کو فروع حاصل ہو۔ انسائیکلو پیڈیا آف برٹائز کا میں بلاس فنی کی تعریف ذرا کچھ مختلف ہے، جس میں بتایا گیا ہے کہ مسیحی مذہب کی رو سے بلاس فنی گناہ ہے اور علمائے اخلاقیات بھی اس کی تائید کرتے ہیں، جبکہ اسلام میں نہ صرف خدا کی شان میں بلکہ پیغمبر اسلام کی شان میں گستاخی بھی بلاس فنی کی تعریف میں آتی ہے۔ (انسانیکلو پیڈیا آف برٹائز کا، ج 2، ص 74)

برطانیہ میں توہینِ مسیح (Blasphemy) کامن لا کے تحت قابل تحریر جرم ہے، جبکہ بلاس فنی ایکٹ (Blasphemy Act) میں مجرم کے لیے جسمانی موت کی بجائے شری موت (Civil Death) کی سزا مقرر ہے جس کی رو سے حکومت ایسے مجرم کے سارے شری حقوق سلب کرنے کی مجاز ہے۔ بلاس فنی اگر تحریری ہو تو دو محترم گواہوں کی شادت لازمی ہو گی اور اگر تحریری ہو تو ایسی تحریر ثبوت جرم میں پیش کی جائے گی۔

معروف بچ پولاک کے خیال میں بلاس فنی ایکٹ کے تحت کسی شخص کو تادیعی موت (Civil Death) کی سزا نہیں دی گئی مگر برطانیہ ہی کے ایک دوسرے متاز بچ بر ام دیل نے صحیح طور پر بچ پولاک (Pollock) کی تدبیح کی ہے۔ ہم بر ام دیل بچ کی تائید میں

ڈنیس لی مون (Denis Lemon) ایڈیٹر گے نیوز (Gay News) کے ایک اہم مقدمہ کا حوالہ دیں گے۔ لی مون پر 1978ء میں توہین مسح کے الزام میں برطانیہ کی عدالت میں کیس دائر ہوا۔ ایڈیٹر لی مون پر الزام یہ تھا کہ اس نے حضرت مسح پر ایک مزاجیہ لفظ لکھی ہے۔ جس میں اس نے ان کو ہم جنس پرستی کی طرف مائل دکھایا تھا۔ اس مقدمہ کی اہم ترین بات یہ ہے کہ صفائی کے وکلاء نے ملزم کی طرف سے دفاع میں یہ نکتہ اٹھایا کہ ملزم نے بلاس فیضی کا ارادتا (Wilfully) یا قصد (Motive) نہیں کیا تھا۔ یہ بات اس نے بطور تفریخ کی ہے جس سے اہانت یا توہین مقصود نہیں۔ یہ وہی عذر ہے جو گستاخان رسالت شروع سے کرتے چلتے آئے ہیں۔ جس کا ذکر کلام الٰہی میں آج سے چودہ سو سال سے قبل ہی کر دیا تھا اور انہیں یہ بھی جتنا یا تھا کہ یہ عذر قابل قبول نہیں ہو گا۔

دیکھئے قرآن حکیم کا یہ ارشاد:

فَلَأَبَاللَّهُ وَأَيَّاتِهِ وَرَسُولِهِ كُنْتُمْ تَسْتَهِزُونَ هَلَا قَعْتَذِرُوا  
قَدْ كَفَرْتُمْ بَعْدَ إِيمَانِكُمْ (آل التوبہ: 65)

”تم اللہ کے ساتھ۔ اس کی آیات کے ساتھ اور اس کے رسول ﷺ کے ساتھ استہزا (ہنسی مذاق) کرتے ہو۔ تمہارا کوئی عذر نہیں نا جائے گا۔“ بلاشبہ تم نے ایمان کے بعد کفر کا ارتکاب کیا ہے۔“

لی مون (Lemon) کے مقدمہ میں میں صفائی کے وکلاء کا تمام ترزور اسی نکتہ پر تھا کہ گے نیوز (Gay News) میں ملزم نے مسح کے بارے میں ایک بات تفریح یا دل گھنی کے طور پر کی ہے جس میں اس کی نیت یا ارادہ کا کوئی دخل نہیں ہے اور نہ ہی یہ بات بدنتی سے کہی گئی ہے لیکن جیوری نے متفقہ طور پر قرآن مجید کے بیان کردہ فیصلہ کے مطابق ملزم کے اس عذر کو مسترد کر دیا اور یہ قرار دیا کہ بلاس فیضی یا توہین مسح کے کیس میں ”نیت“ یا ”ارادہ“ غیر متعلق (Irrelevant) ہیں کیونکہ جو بات جناب مسح کے بارے میں کہی گئی ہے اس کا براہ راست تعلق ایک واضح حقیقت (Facts) سے ہے جس کی وجہ سے پیروان مسح کے جذبات مشتعل ہوئے ہیں۔ اس لئے کہ ہر وہ بات اور ہر وہ چیز جو خدا یسوع مسح اور بائبل کی تفحیک، استہزا، توہین اور تنقیص کا باعث ہو وہ بلاس فیضی یا قانون توہین مسح کے تحت لا ائق تعزیر جرم ہے۔ اس لئے لی مون کو بلاس فیضی لا کے تحت جیسے ہے نے سزا سنائی۔ فیصلہ میں منزدہ کہا گیا ہے کہ برطانیہ میں قانون تو اس بات کی اجازت

رہا ہے کہ مذہب کا انکار کر دیا جائے وہ قابل گرفت جرم نہیں لیکن مذہب کے خلاف  
ہشائستہ اور اشتغال انگیز زبان استعمال کرنے کی اجازت نہیں دی جاسکتی۔

اس طرح اہانت رسول ﷺ کے بارے میں قرآن مجید کی یہ وعید کہ استہزا کرنے  
والوں کا کوئی عذر قابل قبول نہیں ہو گا۔ بیسیوی صدی میں خود مکرین ہی کے ذریعہ  
پوری کر کے دکھلا دی گئی۔ فیصلہ کا اقتباس جو (Blasphemy and Bigotry) کے  
عنوان سے برطانیہ کے کیٹرال اشاعت روزنامہ THE TIMES LONDON میں 27 اگست  
1988ء کو ڈیوڈ ہالووے (David Holloway) نے رپورٹ کیا ہے درج ذیل ہے:

### BLASPHEMY AND BIGOTRY

“Sincerity” and an “atmosphere of reverence” are not a sufficient defence against blasphemy. The 1978 conviction of Denis Lemon, editor of “Gay News”, for publishing a poem suggesting that Jesus was a promiscuous homosexual established that the intention, or motive, of an artist is irrelevant. It is a question of fact: Is Christian religious feeling “outraged and insulted”?

The law is clear: “Every publication is said to be blasphemous which contains any contemptuous, reviling, scurrilous or ludicrous matter relating to God, Jesus Christ, or the Bible.” The law allows you to attack, subvert or deny the Christian religion, but not in a way that is “indecent” or “intemperate”.

راقم کے قیام انگلستان کے دوران یا اس کے بعد مندرجہ بالا فیصلہ کی کوئی تردید نظر  
سے نہیں گزری۔

امریکہ اور اس کی اکٹر سیکولر ریاستوں میں قانون توہین مسیح کو امریکی آئین کے  
بنیادی انسانی حقوق کے منافی نہیں قرار دیا گیا۔ اس سلسلہ میں امریکہ کی پریم کورٹ نے  
بڑے دور رس فیصلے دیے ہیں جو ملک عزیز کے معروضی حالات میں نہایت اہم ہیں۔ یہاں  
ہم امریکی پریم کورٹ کے ایک مرکزی الارکہ فیصلے ثیٹ بام موس

(State Vs. Mokas) سے ضروری اقتباس پیش کریں گے، جس میں آزادی مذہب اور آزادی پر لیس کے بنیادی حقوق سے بحث کرتے ہوئے فاضل عدالت عظمی نے جو متفقہ فیصلہ دیا ہے، اس کی ترجیح حسب ذیل ہے:

”اگرچہ ریاست ہائے متحدہ امریکہ میں چرچ اور اسٹیٹ ایک دوسرے سے علیحدہ ہیں اور ان میں باہمی کوئی ربط اور تعلق نہیں لیکن اسلام، بدھ مت اور دیگر مذاہب کے مقابلہ میں پیروان مسیح کی تعداد زیادہ ہے۔ حکومت کی زمام کار بھی انہی کے ہاتھوں میں ہونے کی وجہ سے ہر شعبہ زندگی میں ان کا اثر درستخ ہے اور عیسائیت ریاست اور ملک کی غالب اکثریت کا مذہب ہے۔“ فاضل عدالت نے اپنے بصیرت افروز فیصلہ میں تاریخ کے حوالہ سے لکھا ہے ”اور یہ بھی ایک ناقابل تردید حقیقت ہے کہ دنیا میں تمذیب و تمدن کے آغاز ہی سے کسی ملک کے طرز حکومت کی تشکیل میں دین و مذہب کا نہایت اہم رول رہا ہے اور اس ملک کے احکام اور بقا کا انحصار بڑی حد تک اس مذہب کے احترام اور تکریم سے وابستہ ہے جو وہاں کی غالب اکثریت کے دینی شعائر سے علیحدہ نہ ہونے والا لازمی حصہ ہے۔“ (6)

فاضل عدالت نے اس کی مزید توضیح کرتے ہوئے لکھا ہے ”صدر امریکہ کی تقریب حلف و قداری، اس کے علاوہ کانگریس اور متفقہ کی افتتاحی تقاریب اور عدالتون کی کارروائی شہادت کا انجیل مقدس پر حلف نے آغاز سے یہ نتیجہ اخذ کرنا مشکل نہیں کہ مملکت کے حکومن یعنی عدیلہ، متفقہ اور انتظامیہ کا بھی مذہب سے یک گونہ بالواسطہ تعلق ہے۔ اس لیے انہوں نے اپنے ریفرنس کا جواب دیتے ہوئے حتی طور پر یہ قرار دیا ہے کہ آزادی مذہب اور آزادی پر لیس کے آئینی تحفظات اور بنیادی حقوق توہین مسیح کے قانون اور اس کی بابت قانون سازی کی راہ میں مزاحم نہیں ہیں۔“ (7)

امریکہ کی پریم کورٹ کے اس معركہ الارا اور تاریخی فیصلہ کا حوالہ ہم نے اپنی پریم کورٹ کے تاریخ ساز فیصلہ ظسیر الدین والی اپیل میں آزادی مذہب اور بنیادی حقوق کے ایشو پر دوران بحث دیا تھا۔ قارئین کی دلچسپی کے لئے یہاں فیصلہ کے اصل متن کا متعلقہ حصہ انگریزی ہی درج کر رہے ہیں۔

The Relevant portion reads as under:-

“It is farthest from our thought to claim superiority for any

[marfat.com](http://marfat.com)

Marfat.com

religious sect, society, or denomination, or even to admit that there exists any distinct, avowed connection between church and state in these United States or in any individual state, but, as distinguished from the religions of Confucius, Gautama, Muhammad, or even Abraham, it may be truly said that, by reason of the number, influence, and station of its devotees within our territorial boundaries, the religion of Christ is the prevailing religion of this country and of this state. With equal truth may it be said that from the dawn of civilization, the religion of a country is a most important factor in determining its form of government, and that stability of government in no small measure depends upon the reverence and respect which a nation maintains towards its prevalent religion.

Within the limits of an opinion it would not be expected that all the tenets of the Christian religion could be expounded, or even enumerated, but for our purpose it will be enough to say that this religion teaches acknowledgement of the existence, presence, knowledge and power of God, as related to human beings in all their walks of life; this religion teaches dependence upon God; this religion teaches reverence toward God and respect for Holy Scripture. Even as we are writing these words the man who is about to assume the duties of the high and responsible station of President of these United States, following the unbroken custom of more than a century, and to the end that his official vow may be more impressive and binding reverently says, "So help me God", and then pausing,

with a kiss. Congress and state Legislatures open their sessions with prayer addressed to the God of the Christian religion. Judicial tribunals, anxious to discover and apply the truth, the whole truth, and nothing but the truth, require justice to be sworn by an oath which recognizes deity. Thus it will be seen that there is acknowledgement of God in each co-ordinate branch of government. Lest any argument in support of the recognition of God in the fundamental law of our state should be overlooked, we point to the very preamble of our Constitution: "We, the people of Maine, in order to establish justice, insure tranquility, provide for our mutual defence, promote our common welfare, and secure to ourselves and our posterity the blessings of liberty, acknowledging with grateful hearts the goodness of the Sovereign Rule of the Universe in affording us an opportunity so favourable to the design; and imploring His aid and direction in its accomplishment to ordain and establish the following Constitution". In view of all these things, shall we say that any word or deed which would express the God of the Christian religion, or the Holy Scriptures, "to contempt and ridicule", or which would rob official oaths of any of their sanctity, thus undermining the foundations of their binding force, would be protected by a constitutional religious freedom whose constitutional limitation is nondisturbance of the public peace? We register a most emphatic negative".

**State V. Mockus, 113 A. 39, 42, 120 ME. 84, 14A.L.R.871.**

No more argument is required after the irrefutable reasoning of

**marfat.com**

**Marfat.com**

American Supreme Court to prove the law of contempt of the Holy Prophet (PBUH) to be justifiable in Pakistan.

یورپ کے قانون وال بلاس فحی کے قانون کی توجیہ کچھ اس طرح کرتے ہیں کہ اس قانون کا محکم بظاہر یہ معلوم ہوتا ہے کہ مذہب پر حملہ دراصل ریاست پر حملہ کے مترادف ہے۔ ان کی رائے میں اسی وجہ سے اکثر یکوئر ریاستوں میں بھی بلاس فحی کو قابل تعزیز جرم بنا دیا گیا۔

مشتین کی اس مطلق توجیہ اور امریکہ کی پریم گورنمنٹ کے ان ناقابل تزوید دلائل کے بعد مزید کسی دلیل کی ضرورت باقی نہیں رہتی۔ یہ مملکت خدا واد پاکستان، جسے غلامان محمد علی ملک نے علیحدہ قومیت کی بنیاد پر حاصل کیا تھا، جہاں ریاست کا سرکاری مذہب اسلام ہے، جہاں پارلیمنٹ کو یہ اختیار نہیں کہ وہ شرع محمد ملک نے کے خلاف کوئی قانون سازی کرے، نہ ہی عدیہ کو یہ اختیار حاصل ہے کہ وہ قرآن اور سنت رسول ملک نے کے خلاف کوئی فیصلہ صادر کرے اور نہ ہی انتظامیہ کو شرع خیبر ملک نے سے سرمو اخلاف کی جارت ہو سکتی ہے، تو ایسے میں کیا جسوريہ اسلامیہ پاکستان میں ہر کسی کو یہ کھلی اجازت ہے کہ وہ مسلمانوں کے آقا و مولا سرکار ختمی مرتبہ ملک نے جن کے نام و ناموس پر مسلمان اپنی جان و مال اور ہر چیز قربان کرنے کو حاصل حیات سمجھتا ہے، کی شان میں گستاخی کرے اور قانون کی گرفت سے آزاد رہے۔

تاریخ کی یہ ایک معروضی حقیقت ہے کہ ماضی میں برطانیہ، امریکہ، روس اور یورپ کے کسی ملک میں بھی جب تک چرچ اور سٹیٹ، دین اور ریاست ایک دوسرے سے علیحدہ نہیں ہوئے تھے، اس وقت تک ان سارے ملکوں میں چرچ کو مملکت پر برتری حاصل تھی اور وہاں یسوع مسیح کی پرستش ہوتی رہی اور اس کے درپرده کلیسا کو ملک کے سیاہ و سفید پر اقتدار کلی حاصل تھا، جس نے نہ اقتدار میں بدست ہو کر انسانیت پر لرزہ خیز مظالم کیے، جس کے خلاف بغاوت کے نتیجہ میں چرچ اور مملکت، دین اور سیاست کی تفرقی عمل میں آئی۔ اس لئے ان ملکوں نے یکوئر یعنی لا دینی طرز حکومت کو اپنالیا۔ اس کے باوجود ذوق پرستش ختم نہ ہو سکا۔ اور اس نے ایک نئی صورت اختیار کی۔ اب یسوع مسیح کی بجائے ریاست کو فیش (Fetish) یعنی پوچھان شے بنا لیا گیا اس لئے دنیا میں جہاں بھی یکوئر حکومتیں قائم ہوئیں، وہاں ریاست کی مخالفت کو سخین جرم بغاوت اور

غداری قرار دیا گیل۔ آج دنیا کے تمام ملکوں میں خواہ وہ سیکولر ہوں یا غیر سیکولر جرم بغاوت کا قانون موجود ہے، جس کی سزا سزاۓ موت مقرر ہے۔ جو لوگ اس جرم کے اڑام میں مأخوذ ہوں، انہیں گولیوں سے اڑا دیا جاتا ہے یا پھر انہیں تختہ دار پر کھینچا جاتا ہے۔ امریکہ چیسے مندب اور ترقی یافتہ ملکوں میں بھی انہیں گیس چیمپریز، الیکٹریک چیمپر میں بٹھا کر اڑیت تک طریقہ سے مار دیا جاتا رہا ہے اور جس ملک میں اس جرم کی سزا عمر قید ہے، وہاں ایسے ملزموں کو عقوبات خانوں میں تڑپ تڑپ کر مرنے کے لئے بند کر دیا جاتا ہے، مگر اس قانون کے خلاف آج تک کسی نے لب کشائی نہیں کی، تو پھر کیا پاکستان ہی میں، جو اس محسن انسانیت ملکہ کی نسبت غلامی کی وجہ سے معرض وجود میں آیا اور جن کا نام نای ہی اس ملک کے قیام اور بغا کا ضامن ہے، اس کی عزت و ناموس پر حملہ کرنے والوں کے خلاف قانون توہین رسالت، قاتل اعتراض قانون ہے! قانون توہین رسالت پر اعتراض دراصل دین و مذهب بلکہ خود اپنی عقل و دانش اور فہم و فراست سے یکسر انکار ہے۔

## اسلامی ملکوں میں قانون توہین سالت مصلحت و حکم

قبل ازیں ہم نے شاتم رسول کے بارے میں قرآن و حدیث اور ائمہ نقہ کے احکام بیان کرتے ہوئے محدثین، فقہا اور علماء کی تحقیق و اجتہاد کا ذکر مختلف ادوار کے حوالہ سے کیا ہے، اس مسلمہ میں یہ امر بھی قابل ذکر ہے کہ جماں جماں مسلمانوں کی حکومت رہی ہے، وہاں شاتم رسول کو سزاۓ موت بطور حد دینے کا قانون ملک کے قانون عام (Common Law) کے طور پر نافذ رہا ہے۔ چنانچہ حجاز، شام، عراق، مصر، سودان، مرکش، چین، ترکی، سرقد، بخارا، ایران، افغانستان اور ہندوستان میں بھی جب تک اسلامی قانون نافذ رہا ہے، شاتم رسول کو سزاۓ موت بطور حد دی جاتی رہی اور کسی ملک یا مذہب اور کتب نقہ کے گروہ یا جماعت نے اس سے اختلاف نہیں کیا اور مسلمہ طور پر یہ مذہب جسمور چلا آ رہا ہے۔ دیگر ہر دن مذاہب و ادیان نے بھی اس کی مخالفت نہیں کی کیونکہ قرآن اور اسلام کی تعلیمات تو یہ رہی ہیں کہ تمام انبیاء اور پیغمبران مذاہب میں کوئی فرق و امتیاز نہیں، البتہ فضیلت اور اتمام نعمت کا معاملہ اور ہے۔ اسلام تو اپنے پیرداں مذہب کو اس بات سے بھی منع کرتا ہے کہ وہ دیگر مذاہب و ادیان کے معبودوں تک کو، جو معبود حقیقی نہیں، برآ بھلانہ کیسی تماکن کے انہیں خداۓ بزرگ و برتر اور پیغمبر برحق کی شان میں گستاخی کا موقع نہ مل سکے۔ اس کے باوجود اگر کوئی بدجنت پیغمبر اسلام علیہ الصلوٰۃ والسلام یا کسی اور مذہب کے فرستادہ پیغمبر کی توہین اور تنقیص کرتا ہے، تو اسلام نے اس کے لئے جائز طور پر سزاۓ موت تجویز کی ہے۔

یورپ میں جب مسلمانوں کی حکومت ہیں میں قائم ہوئی، تو وہاں کے عام شریوں کو کیسا اور پادریوں کے خود ساختہ نام نہاد مذہبی قوانین کی سخت گیری سے نجات ملی اور اس کے بجائے اسلام کے عادلانہ اور قلائلی نظام کی بدولت انہیں خوش حالی، تعلیم و تدبیں اور امن و سلامتی نصیب ہوئی۔ لیکن چونکہ اہل کیسا کے ہاتھوں سے اقتدار جاتا رہا، اس لئے ان کے دلوں میں اسلام اور مسلمان حکمرانوں کے خلاف آتش انتقام بھڑک اٹھی، جس نے انہیں پاگل کر دیا۔ اگر وہ مسلمانوں کی حکومت یا ان کے نظام حکومت پر تنقید کرتے یا اس کے خلاف ہرزہ سرائی بھی کرتے تو حکومت وقت اسے نظر انداز کر دیتی کیونکہ خلفائے راشدین اور مسلمان حکمرانوں کا یہ طریقہ رہا ہے کہ وہ اپنی ذات پر حملہ

کرنے والوں کو معاف کرتے رہے ہیں، جس کا عیسائیوں کے نہ ہبی پیشواؤں کو بخوبی علم تھا اور وہ یہ بھی جانتے تھے کہ مسلمانوں اور ان کے حکمرانوں کے لئے اگر کوئی چیز ناقابل برداشت ہے تو وہ ان کے آقا و مولا چیغیر علیہ الصلوٰۃ والسلام کی شانِ الدس میں گستاخی ہے، اس لئے پیش کے پادری اور ان کے حواریوں نے ایک باقاعدہ منظم سازش کے تحت شماتت رسول ﷺ کا نیپاک منصوبہ بنایا۔ اس سلسلہ میں جناب سید سلطان محمد شاہ نے تاریخی حوالوں سے ایک مبسوط مقالہ ”اپیں میں تحریک شماتت رسول ﷺ“ لکھا ہے۔ جس سے متعلقہ اقتباس صاحب مضمون کے شکریہ کے ساتھ نذر قارئین ہے۔ اس مقالہ کا مأخذ زیادہ تر لین پول اور ڈوزی جیسے متعصب عیسائی مورخین کی تصانیف ہیں، جن میں واقعات کو مسخ کر کے پیش کیا گیا ہے۔ اگرچہ ان مورخین نے اپیں کے مسلمان حکمرانوں کی رواداری، عدل گسترشی، اسلامی مساوات اور ان کے دور میں علوم و فنون، تہذیب و تمدن، فلسفہ اور سائنس کے فروغ کو تسلیم کیا ہے مگر پھر بھی اسلام کے خلاف ان کی زہر ناگی نمایاں ہے۔

### پیش میں تحریک شماتت رسول (ﷺ):

”مسلمان اندر لس میں حکمران ہوئے تو انہوں نے عیسائیوں سے رواداری کا سلوک کیا۔ عبد الرحمن الاوسط انتہائی رحم دل حکمران تھا۔ اس کے عمد میں پیش میں بہت سے نصرانی حلقة بگوش اسلام ہو گئے۔ مسلمانوں کے عمدہ اخلاق نے عیسائیوں کو بہت متأثر کیا اور وہ عربی زبان اور اسلامی تمدن کی طرف مائل ہو گئے۔ نصرانی پادریوں کو اس پر سخت غصہ اور رنج ہوا۔ اسی زمانے کا ایک متعصب عیسائی الوار و رقطراز ہے:

”میرے ہم نہ ہب عیسائی عربوں کی شاعری اور افسانوں سے خط اٹھاتے ہیں۔ وہ مسلمان قیمیوں اور فلسفیوں کی کتابیں مطالعہ کرتے ہیں۔ اس غرض سے نہیں کہ ان کی تردید کریں بلکہ اس لئے کہ صحیح اور نیس عربی لکھنی آجائے۔ پادریوں کو چھوڑ کر آج کون سا عیسائی ہے، جو کتب مقدسہ کی تفسیریں لاطینی زبان میں مطالعہ کرتا ہو۔ کون سا عیسائی ہے، جو انجیل یا انبیاء اور حواریوں کے حالات پڑھتا ہو۔ افسوس کہ ایسے نوجوان عیسائی، جو ذہانت اور لیاقت میں اونچا درجہ رکھتے ہیں، ان

کو سوائے عرب کے کسی اور زبان سے واقفیت نہیں۔” (8)

جونہی عیسائیوں میں مشرقت برصغیر کی تشویش میں اضافہ ہوا چلا گیا اور مسلمانوں کے خلاف انکے نفرت بھرے جذبات بڑھتے گئے۔ امیر عبدالرحمن کی رواداری سے فائدہ اٹھاتے ہوئے انہوں نے شمات رسول (صلی اللہ علیہ وسلم) کی تحریک شروع کی۔ اس کا ذکر کرتے ہوئے لین پول لکھتا ہے:

”اندلس میں عیسائیوں کو اپنے مذہبی مراسم آزادی سے انجام دینے کی جو رعایتیں حاصل تھیں، ان کی طبائع کی کچھ روی سے اس کا عجیب بر عکس قسم کا نتیجہ ظاہر ہوا۔ اندلس کے پادری، کلیساوں کے پچھلے اقتدار کو بحال کرنے کے خواہاں تھے، لیکن اسلامی حکومت کی اس روادارانہ روشن سے ان کو عیسائیوں کے جذبات کو برائیگزین کرنے کا موقع نہ مل سکتا تھا، اس لئے انہوں نے چند غالی سمجھوں میں یہ خیالات پیدا کیے کہ مذہب کی اصل روح تکلیفیں اٹھانے سے پیدا ہوتی ہے۔ اس لئے حکرانوں کو مستحل کر کے انسانی جسم اور گوشت پوست کو تکلیفیں پہنچائی جائیں تاکہ روح کا ترکیہ و تقدیس ہو سکے۔ اس تحریک کا بانی قطبہ کا ایک راہب یو لو جیس تھد دہ مجاهدے کی راہبائیہ زندگی کی وجہ سے عیسائیوں میں عقیدت کی نظر سے دیکھا جاتا تھا۔ اس نے چند نوجوانوں میں فدائیت کا جذبہ پیدا کیا کہ اپنی روح کو پاک کرنے کے لئے اس نئے دین اسلام اور اس کے داعی (علیہ الصلوٰۃ والسلام) پر سب دشتم کریں۔ اسلامی قانون کی رو سے اسلامی حکومت میں شامم رسول (صلی اللہ علیہ وسلم) کی سزا قتل ہے۔ گویا یہ نوجوان حضرت مسیح (علیہ السلام) کی پیروی کریں گے اور اپنی جانوں کو قربان کرنے کے لئے صلیب پر چڑھ جائیں گے۔“ (9)

”امیر (عبدالرحمن) کے بعد دولت کے آخری ایام عیسائیوں پر (ان کی نیپاک جمارت کے سبب) بختی اور تشدد کی وجہ سے بہت برقے گزرے۔ یہاں مذہبی دیوانے، بے ہودہ شرعت اور مفروضہ قرآنی کی خاطر مسجدوں کو نیپاک بنا دیتے اور نبی ملکرم ﷺ کی شان عالی میں بے

ہو دہ باشیں کہتے۔ سختی سے کام لیا گیا اور نرمی سے بھی لیکن یہ سلسلہ بند نہ ہوا۔ ان واقعات نے امیر کی صحت پر برداشت ڈالا اور وہ 852ء میں دنیا سے رخصت ہوئے۔<sup>(10)</sup>

”شمانت رسول ﷺ کی یہ تحریک امیر عبدالرحمن الاوسط کے دور میں شروع ہوئی اور اس کے فرزند احمد امیر محمد بن عبدالرحمن کے عمد میں اپنے انجام کو پہنچی۔ دونوں باپ بیٹوں نے توہین رسول ﷺ کا ارتکاب کرنے والوں کے لئے شرعی قانون کے مطابق سزاۓ موت کا فرمان جاری کیا تھا۔ یہ تحریک 234 جمی (850ء) میں شروع ہوئی اور 246 جمی (860ء) میں ختم ہوئی۔<sup>(11)</sup>

اس دوران بہت سے شاہمان مصطفیٰ (ﷺ) کو وصال جنم کیا گیا۔ شیخے لین پول کے بقول 851ء کے موسم گرام کے دو میئے سے کم عرصے کے اندر گیارہ گستاخوں کو موت کی غیند سلا دیا گیا۔ ہیرلائیور مور تعداد ہتائے بغیر بہت سے عیسائیوں کے قتل کیے جانے کا ذکر کرتا ہے۔ انسان گلوپیڑا برثانیہ کا میں 153 افراد کے شمات رسول (ﷺ) کی پاداش میں قتل کی جانے کا تذکرہ ملتا ہے۔ این میری شمل بھی عیسائی گستاخوں کی دانتہ طور پر بغیر اسلام ﷺ کی بے ادبی کرنے کی سزا میں قتل ہونے کی طرف اشارہ کرتی ہیں۔ اب ان بد بختوں کا ذکر کیا جاتا ہے۔ جنہوں نے جھوٹی شرت کے لئے اپنی آخرت برباد کر لی۔

### یو لو جیس:

اندلس میں چلاتی جانے والی تحریک شمات رسول (ﷺ) کا بانی پادری یو لو جیس تھا۔ وہ قرطبی خاندان کا آدمی تھا۔ یہ خاندان جس قدر عیسائی مذہب سے شفعت رکھتا تھا، اسی قدر اسلام سے عداوت رکھنے میں مشہور تھا۔ یو لو جیس کا دادا (اس کا نام بھی یو لو جیس تھا) جس وقت مسجد کے پیمار سے موزن کی آواز سنتا تھا، تو اپنے جسم پر نشان صلیب بنا تھا اور داؤ دنی کا یہ زور گانے لگتا تھا۔ ”اے خدا! چپ نہ ہو۔ اے خدا! جھین نہ لے، کیونکہ دیکھے تیرے دشمن اور حم چھاتے ہیں اور ان لوگوں نے جو تھہ سے کینہ رکھتے ہیں، سراخھیا ہے۔“ یو لو جیس کی تعلیم شروع ہی سے اس غرض سے ہوئی تھی کہ پادری بنے۔

خانقاہ سنت زولوس کے پادریوں کی شاگردی میں اس نے رات دن اس قدر محنت کی کہ اپنے ہم مکتبوں ہی سے نہیں بلکہ استادوں سے بھی (مسلم و ہندو میں) بڑھ گیا۔ اس کے بعد وہ پوشیدہ طور پر قرطبہ کے مشہور و معروف مسیحی علماء بالخصوص رئیس راہبیان اپرا کے درس میں شریک ہونے لگا، جو انتہائی متعصب اور اسلام کا بدترین دشمن تھا۔ اس نے یو لو جیس پر اپنا اثر دکھایا اور اسی رئیس راہبیان نے اس کے دل میں اسلام کی طرف سے وہ عداوت پیدا کر دی جو بعد میں یو لو جیس کی طبیعت کا خاصا ہو گئی۔

یو لو جیس شروع میں سنت زولوس کے گرجا میں شناس کے عمدے پر مقرر ہوا، پھر وہاں کا پادری ہو گیا۔ عیسائی اس کی نیکیوں کی تعریف کرنے لگے۔ یہ بد بخت جہاں خیبر اسلام ملکہ نہیں سے عداوت رکھتا تھا، وہاں جب بھی کوئی مسوش اور پری جمال چڑھ دیکھتا، اس کی زلف پر جمع کا اسیر ہو کر رہ جاتا۔ پروفیسر رائٹن ہارت ڈوزی نے کئی موقعوں پر اس حقیقت کی طرح اشارہ کیا ہے کہ یو لو جیس دل کے ہاتھوں مجبور تھا۔ لکھتا ہے ”راہبات کی خانقاہوں کا جا کر معائنہ کرنے میں اس کو خاص لفظ حاصل ہوا تھا۔“ ایک اور مقام پر لکھتا ہے ”باوجود اس سخت اور افسرده زندگی کے، عشق مجازی کی ایک نازک شعاع نے اس کے دل کو روشن کر دیا۔“

قرطبہ کے اسی پادری نے 1850ء میں سرعام خیبر اسلام علیہ الصلوٰۃ والسلام کی گستاخی اور بے ادبی کرنے کی تحریک کا آغاز کیا۔ یہ امیر عبدالرحمن کا دور حکومت تھا۔ یو لو جیس نے لاطینی زبان میں کسی عیسائی کی کسی ہوئی خیبر اسلام ملکہ نہیں کی سیرت کی کتاب کا مطالعہ کیا، جس میں معجزات مصطفیٰ ملکہ نہیں کو غلط رنگ میں پیش کیا گیا تھا۔ اس سے اس کے دل میں حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام کے خلاف نظرت میں اور اضافہ ہو گا چلا گیا۔ اتفاق سے اس کی ملاقات رسول اکرم ملکہ نہیں پر سب و شتم کرنے کی سزا میں کوڑے کھانے والی قطورا سے ہو گئی۔ پہلی ملاقات ہی میں اس نے یو لو جیس کو اپنے دام مجت میں اسی کر لیا۔ ایک خط میں پہلی ملاقات اور کوڑوں کے زخموں کا ذکر کرتے ہوئے یو لو جیس اپنی محبوبہ فکورا کو لکھتا ہے۔

”ایک زمانہ تھا کہ تم نے اپنی مجروح گردن، جس پر تازیانے کے نشان تھے، مجھے دکھانے کی عنت بخشی تھی۔ افسوس اس وقت وہ خوبصورت لمبے لمبے بال، جن میں حسین گردن چمپی رہتی تھی، موجود نہ

تھے۔۔۔ زمی سے میں نے اپنا ہاتھ تمارے زخموں پر رکھ لے اے کاش  
بجھ کو یہ صرت نصیب ہوتی کہ ایک بوسے سے ان زخموں کو اچھا کر  
دیں۔ مگر ہمت نہ پڑی۔۔۔ جس وقت تم سے رخصت ہوا تو زمین پر  
میرے قدم اس طرح پڑتے تھے جیسے کوئی خواب میں چلتا ہوا اور میری  
آہوں کا یہ حال تھا کہ بند ہونا نہ جانتی تھیں۔“

یہ ہے اس رسوائے زمانہ شخص کا ذاتی کردار، جو خلاصہ موجودات اور دیباچہ  
کائنات میں جیسی ہستی کے متعلق نازیبا باقی مگر تا اور عیسائیوں کو ان کی توجیہ و تفسیک  
پر اکساتا تھا۔ امیر عبدالرحمٰن نے تحریک شہادت رسول (صلی اللہ علیہ وسلم) کے سرگرم ارکان کو قید  
خانہ میں ڈال دیا۔ ان میں یو لو جیسی بھی تھا۔ جب فلورا کو بھی زندگی میں ڈالا گیا تو یہاں  
مچھڑے دلوں کو ایک بار پھر وصل کی گھڑیاں میرا آئیں، جس کا یو لو جیسی بے جنی سے  
خطر تھا۔ اس نے اپنار سالہ ”یادگار شداء“ مکمل کیا اور 24 نومبر 1851ء کو اپنی محبوبہ  
فلورا کے قتل پر ایک پروردگیری کی تھا۔ اس کے بعد عبدالرحمٰن کی وفات سے ایک سال  
قبل اسے رہا کیا گیا، لیکن یہ اپنی مجتوہ نہ حركتوں سے باز نہ آیا اور عبدالرحمٰن کے فرزند  
کے ہاتھوں کیفر کردار کو پہنچا۔ اس کے قتل کے بعد اس کی چلائی ہوئی تحریک خود بخود ختم  
ہو گئی۔ یور مور نے لکھا ہے کہ یو لو جیسیں کا 1859ء میں سر قلم کیا گیل۔ (12)

کیبریج میڈیول ہسٹری ج سوم ص 416-417 میں بھی اس کا تذکرہ موجود ہے۔  
مطالعہ مزید کے لئے دل ڈیوراں ”عبد مذہب“ صفات 300-301 رابن ہارت ڈوزی  
ہسپانوی اسلام صفحہ 268

### فلورا:

فلورا قرطبه کی ایک نوجوان اور حسین دو شیزہ تھی۔ اس نے تحریک شہادت رسول (صلی اللہ علیہ وسلم) میں بڑھ چڑھ کر حصہ لیا اور خود کو جنم کا ایندھن بنا کر اپنی جوانی کی خواہشات کو  
دل میں بسائے یو لو جیسیں کی آنکھوں سے ہمیشہ کے لئے او جھل ہو گئی۔ فلورا کا باپ مسلمان  
اور ماں عیسائی تھی۔ باپ کا سایہ بچپن ہی میں سر سے اٹھ گیا۔ ماں نے اسے عیسائیت کی  
تعلیم دی۔ بابل کی اس عبارت سے کہ ”وہ شخص جو لوگوں کے سامنے میرا انکار کرے گا،  
میں اس باپ کے سامنے“ جو آسمان میں ”اس سے انکار کروں گا“ اس کے جذبات

برائیگھنہ ہوئے وہ بھائی کے گھر سے کل بھائی اور عیسائیوں میں جا کر پناہ گزین ہو گئی۔ جب اس کے فرار ہونے کی ذمہ داری عیسائی پادریوں کے سرڈالی گئی تو وہ گھر واپس آئی اور دینِ مسیحی قبول کرنے کا اعلان کیا۔ بھائی نے اس کو سمجھایا مگر وہ عیسائیت پر قائم رہی۔ اس کا معاملہ شرعی عدالت میں لایا گیا۔ اس کے بھائی نے قاضی سے کہا ”یہ میری بہن ہے۔ ہمیشہ اسلام کی وزت کرتی تھی اور میرے ساتھ نماز روزہ کرتی تھی مگر عیسائیوں نے اسے گراہ کر دیا۔ ہمارے رسول مولانا ﷺ کی طرف اس کے دل میں نفرت پیدا کی اور اس بات کا تلقین دلایا کہ عیسیٰ خدا ہے۔“ قاضی نے غورا سے پوچھا ”تمہارا بھائی جو کچھ کہتا ہے۔ کیا یہ حق ہے؟“ غورا نے جواب دیا: ”قاضی! کیا تو اس بے دین کو میرا بھائی کہتا ہے؟ یہ میرا بھائی نہیں ہے، میں اس کو اب اپنا بھائی نہیں سمجھتی۔ جو کچھ وہ کہتا ہے، سب جھوٹ ہے۔ میں کبھی مسلمان نہ تھی۔ میں نے بچپن سے ہمیشہ حج پر ایمان رکھا اور حج ہی میرا خدا ہے۔“

قاضی نے غورا کی کم سنی کے باعث اس کے قتل کا حکم جاری کرنے کے بجائے اس کی گردن پر کوڑے لگوانے اور اسے بھائی کے حوالے کر کے کہا ”اس کو دین برحق کی تعییم دو۔ اگر پھر بھی وہ اس حالت کو نہ بدلتے تو اسے پاس لاو۔“ اسے گھر میں نظر بند کر دیا گیا۔ چند دن بعد وہ چھست پر چڑھ کر وہاں سے گلی میں کو دیکھی اور ایک عیسائی کے گھر میں روپوش ہو گئی۔ یہیں اس کی ملاقت یو لو جیسی پادری سے ہو گئی، جو اس کے عشق میں گرفتار ہوا۔ کافی عرصہ کے بعد ایک دن کیسا گئی اور وہاں میری ہائی عیسائی لڑکی سے ملی۔ وہ بھی اس کی طرح آخر پخت مولانا ﷺ کی شان میں نازبا الفاظ کرتی تھی، چنانچہ دونوں قاضی کے پاس آئیں اور آخر پخت مولانا ﷺ کی شان میں گستاخانہ کلات پے درپے کہے۔ قاضی نے ان کو باز رہنے کی تلقین کی۔ پھر گرفتار کر کے قید خانہ میں بیچج دیا جمال یو لو جیسی پہلے ہی قید تھے۔ یہ دونوں لڑکیوں گستاخی کا ارتکاب کرتی رہیں، چنانچہ 24 نومبر 1851ء کو انہیں قتل کر دیا گیا۔ لیکن پول اس کے قتل پر تبرہ کرتے ہوئے لکھتا ہے کہ غورا اگر کسی جائز مقصد پر اپنی جان قربان کرتی تو اس سے زیادہ ناموری کی مستحق ہوتی۔ (13)

احلاق راہب:

احمق قرطبه کے عیسائی ماں باپ کا بیٹا تھا۔ علی زبان خوب جانتا تھا۔ ابھی نو عمر ہی

تحاکہ امیر عبدالرحمن کے دربار میں اس کو کاتب کی جگہ مل گئی۔ لیکن 24 برس کی عمر میں دنیا سے کنارہ کش ہو کر جانوس کی مسیحی خانقاہ میں گوشہ نشین ہو گیا، جہاں متعصب پادریوں کی تصانیف کا مطالعہ کرنے کی وجہ سے اس کے دل میں خوش پیدا ہوا کہ وہ اپنی جان دے کر بزرگی حاصل کرے۔ ایک دن وہ خانقاہ سے نکل کر قربطہ پہنچا اور قاضی کے سامنے آکر کہا "میں آپ کا دین قبول کرنا چاہتا ہوں۔ مربیانی کر کے آپ مجھے اس کی ہدایات کریں۔" قاضی اس سے خوش ہو کر اسے دین اسلام کے متعلق بتانے لگا تو اس نے برطا حضور نبی کریم ﷺ پر سب و شتم کیا۔ جب قاضی نے سمجھایا تو اس کو بھی برائیکارا کہا۔ قاضی نے اسے جیل بھیج دیا۔ امیر عبدالرحمان نے اس گستاخ رسول (ﷺ) کی بابت حکم جاری کیا کہ اسے پچانسی دی جائے۔ چنانچہ جون 1851ء میں ان احکام کی تعمیل ہوئی۔ (14)

### سائقو:

اسحاق کے قتل کے دو دن بعد ایک افرانجی عیسائی نے، جس کا نام سائقو تھا اور امیر عبدالرحمن کی محافظ فوج کا ایک سپاہی اور پادری یو لو جیس کاشاگر تھا، خیبر اسلام (ﷺ) کو گالیاں دیں اور قتل ہو کو واصل جنم ہوا۔ رائٹن ہارت ڈوزی کے علاوہ لین پول کی کتاب کے ترجمے میں اس کا نام سانچو لکھا ہے۔ شاید اصل نام سینکو تھا۔ (15)

### جرمیاس اور چھ راہب:

سانچو کے قتل کے بعد اتوار کے دن (7 جون 1851ء) چھ راہب جن میں ایک اسحاق کا پچھا جرمیاس اور دوسرا ایک راہب جانب تو س تھا، جو اپنے مجرے میں بیشہ تنا پڑا رہتا تھا۔ قاضی کے سامنے آئے اور کہا "ہم بھی اپنے دینی بھائیوں سائقو اور اسحاق کے الفاظ کا اعادہ کرتے ہیں اور پھر خیبر اسلام طیہ الصلوٰۃ والسلام پر سب و شتم کرنے لگئے یہ چھ کے چھ قتل کر دیئے گئے لین پول نے بھی ان کے نام تھائے بغیر ان کے توہین رسول (ﷺ) کے ارتکاب کرنے اور قتل کر دیئے جانے کا ذکر کیا ہے۔ (16)

### سیسی نند:

سنٹ ایکس کلوس کے گرجا کا ایک پادری، جس کا نام سیسی نند تھا، نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلیمان کی گستاخی کا مرتعکب ہو کر واصل جنم ہوا۔ (10)

## پولوس:

پولوس سنت ایکس کلوس کے گرجا میں شہس تھل سیسی مند نے قتل ہوتے وقت اسے اس ذلت کی موت مرنے کی وصیت کی تھی۔ چنانچہ یہ لعین بھی سیسی مند کے قتل کے چار دن بعد جولائی کو حضور سید عالم ملٹھیلہ کے خلاف نازب اکلمات کرنے کے باعث قتل کر دا گیل۔ (17)

## تحمیدو میر:

تحمیدو میر شر قرمونہ کا ایک جوان راہب تھل۔ تو ہین رسول (ملٹھیلہ) کا مر عکب ہو کر مسلم حکومت کے حکم سے قتل ہوا۔ (18)

## آئیزک:

آئیزک میسائی نے بھی قاضی کی عدالت میں حاضر ہو کر اسلام قبول کرنے کا ارادہ ظاہر کیا۔ جیسے ہی اس کو مسلمان کرنے کے لئے دینی عقائد اس کے سامنے بیان کئے گئے اس نے بھی سب دشتم شروع کر دیا۔ قاضی کے لئے برداشت کرنا دشوار ہو گیا۔ اس نے اس ذلیل کو ایک ممانچہ رسید کر کے کما کہ جانتا ہے کہ اسلام میں اس کی سزا قتل ہے۔ اس نے کما کہ وہ جان بوجہ کریں آیا ہے۔ اس لئے کہ خدا فرماتا ہے کہ مبارک ہیں وہ لوگ جو دین داری کے لئے ستائے گئے۔ آسمان کی پادشاہت افسی کے لئے ہے۔ اس شام رسول (ملٹھیلہ) کو بھی قتل کر دا گیل۔ شاید آئیزک، جرمیاس اور جانبتوں کا ساتھی تھل۔ کیونکہ پروفیسر رائٹن ہارت ڈوزی نے میری کے ذکر میں آئیزک کو نہ کوہ پلا چہ رائیوں میں شمار کیا (راہن ہارت ڈوزی ہسپانوی اسلام)

## میری:

میری آئیزک کی بہن تھی جو قربیہ کی ایک سمجھی خانقاہ کی راہبہ تھی۔ اخفاقاً اس کی ملاقات فلورا سے ہو گئی۔ دونوں نے قاضی کے سامنے پیغمبر اسلام ملٹھیلہ کی شان میں بے ادبی کی۔ میری نے قاضی سے مخاطب ہو کر کما کہ میں ان چھے "شہیدوں" میں سے ایک کی بہن ہوں جو تیرے پیغمبر (ملٹھیلہ) کو دشام دے کر قتل ہوا ہے۔ پھر اس نے بھی دشام طرازی کی۔ چنانچہ اسے بھی فلورا کے ساتھ 24 نومبر 1851ء کو قتل کر دا گیل۔

یہ ان بد نصیب مردوں اور خواتین کا ذکر تھا جنہوں نے حضرت محمد ﷺ کی شان قدس میں گستاخی کا ارتکاب کیا اور ان کو امیر عبدالرحمن اور اس کے بیٹے محمد بن عبدالرحمن کے عہد میں قتل کیا گیا۔ اس سلسلے میں سب سے بڑی مشکل یہ ہے کہ مسلم مورخین نے اول تو ان کا ذکر کرتا ہی مناسب نہیں سمجھا اور اگر ان کے متعلق کچھ لکھا بھی ہے تو انتہائی مختصر لکھا ہے۔ ہم مسیحی مورخین نے خوب بڑھا چڑھا کر اور مبالغہ آمیزی کے ساتھ ان کا ذکر کیا ہے۔

### تحریک شہادت رسول ﷺ کا اختتام:

یہ ایک ناقابل تردید حقیقت ہے کہ اس تحریک کو خاطر خواہ کامیابی حاصل نہ ہو سکی اور زیادہ تر پادری ہی لقہ اجل بنے۔ کیونکہ عیسائی شرفاء امیر عبدالرحمن کے اس قدر گرویدہ اور جائز تھے کہ انہوں نے اپنی متحده کوشش سے عوام الناس کو پادریوں کے زہریلے اثر سے محفوظ رکھا۔ سب ان خود غرض پادریوں کو یہ جواب دیتے تھے کہ عربوں کی حکومت سے ہم کو کیا نقصان پہنچا ہے جو ہم بلاوجہ تمہارا ساتھ دیں اور اپنی جانوں اور آزادی کو کھو دیں۔ ہم ہر طرح آزاد اور ہماری جان اور مال ہر طرح محفوظ ہے۔ عرب ہمارے نہ ہب میں بالکل دفل نہیں دیتے۔ ہم بالکل مطلق العنان اور خوش حال ہیں۔ ان فوائد کے عوض محض حکومت کی تمنا میں (جیسا کہ پادری چاہتے تھے) اپنی جان اور مال تکف کر دینا عمل و داشت سے بالکل بعید ہے۔ لین پول لکھتا ہے۔ ”ہم تسلیم کرتے ہیں کہ یہ مسیحی ”شداء“ راہ راست سے بچکے ہوئے تھے۔ بے شک انہوں نے اپنی عزیز جانوں کو مفت ضائع کیا اور انہوں نے جو کچھ کیا فی الجملہ برا کیا۔“

امیر عبدالرحمن نے اس تحریک کو ختم کرنے کے لئے ایک کیساںی کو نسل بخانے کا فیصلہ کیا جو عیسائیوں کو پیغمبر اسلام علیہ الصلوٰۃ والسلام کی بے ادبی سے روکے۔ چنانچہ تمام اساقفہ کو ایک مجلس میں جمع کیا گیا اور پادشاہ کی طرف سے ایک عیسائی سرکاری عہدے دار نے اس مجلس میں شرکت کی۔ جس کا نام قوم بن الطویلیان تھا۔ لین پول اس کا ذکر کرتے ہوئے رقم طراز ہے ”تمام مجتہدین کی ایک کو نسل جس کا صدر نشین اشیلیہ کا مجتہد عظیم تھا، منعقد ہوئی اور اس میں یہ فیصلہ ہوا کہ اس وقت تک جس قدر لوگ ”شہید“ ہو چکے ہیں چونکہ تمام کیساوں نے ہلا اتفاق ان کو ”شاہ ولایت“ تسلیم کیا ہے لہذا وہ ہر قسم

کے جرم و نزا سے بری کئے جائیں مگر آئندہ جو شخص ان کا اتباع کرے گا وہ جرم اور خارج از نہب سمجھا جائے گا۔

لیکن مسدود مجھون طبیعتوں نے اساقہ کے اس حکم سے سرتابی کی اور پادری جن کا سرفراز یو لو جیس تھا، اپنی روشن سے نہ ہٹئے۔ امیر عبد الرحمن کی وفات کے بعد محمد بن عبد الرحمن کے عہد میں پادری یو لو جیس کے قتل کے ساتھ یہ فتحہ بیشہ کے لئے دفن ہو گیا۔ (20)

### رمیحی ثالث اور سلطان صلاح الدین الجوی:

شیطان صفت پرنس ارطاة "والی کرک" رمیحی ثالث نے جزوہ نمائے عرب پر لٹکر کشی کا قصد کیا تاکہ مدینہ منورہ میں آنحضرت ﷺ کے مزار مقدس کو منہدم اور مکہ معظمہ میں خانہ کعبہ کو سماڑ کر دے۔ جب وہ سمندری راستے سے حملہ آور ہوا تو مسلمان مقابله کے لئے مدینہ پاک سے روانہ ہوئے۔ اس کی فوج اسلامی لٹکر کو دیکھ کر گمراہی۔ وہ اپنے جہازوں کو چھوڑ کر پہاڑوں کی جانب بھاگی۔ مسلم پہاڑ نے انسیں پہاڑوں اور بلخ سے پکڑ کر ان کے گڑے گڑے کر دیئے۔ رمیحی ثالث جیسا شامِ رسول ﷺ خود بھاگ کر جان بچانے میں کامیاب ہو گیا۔ لیکن ایسیں کا یہ فرزد اپنی حرکتوں سے باز نہ آیا اور مسلمانوں کو دکھ پہنچانا اور حضور ﷺ کی توبین کا ارتکاب کرنا اس کی فطرت کا جزو لایک بن گیا۔ لیں پول کا بیان ہے کہ رمیحی ثالث نے ۱۱۷۹ء میں مسلمانوں کا ایک کارروائی لوث لیا اور اس کے تمام آدمی گرفتار کر لیے۔ شاہ یودھرم نے اس پر اعتراض کیا اور کارروائی کے لوگوں کی رہائی اور لوٹئے ہوئے مل کی داہی کے لئے سفیر بیسے۔ رمیحی ثالث نے ان کا مذاق اڑایا۔ ۱۱۸۳ء میں پھر بھی حرکت کی۔ ۱۱۸۶ء میں سلطان تاجروں کے ایک قلعے کو لوث کر ایل چالہ کو گرفتار کیا۔ جب ان لوگوں نے اس سے رہائی کے لئے کما تو اس نے یہ مضم آمیز جواب دیا "تم محمد (ﷺ) پر ایمان رکھتے ہو۔ اس سے کیوں نہیں کہتے کہ وہ آگر تم کو چھڑا لے۔" جس وقت سلطان صلاح الدین الجوی کو رمیحی ثالث کی اس گستاخانہ سختگوں کی خبر ملی تو اس نے تم کما کر کم اس سلح ختن کافر کو خدا نے چھا تو میں اپنے ہاتھوں سے قتل کروں گا۔

صلیبی لڑائیوں کے سلسلے میں ایک موقع پر فرنگیوں کو ٹکست ہو گئی۔ فرنگی شہنشاہ

اور شزادے قید ہو کر سلطان ملاح الدین ایوبی ”کے سامنے لائے گئے۔ ان میں ربیعی نائل بھی تحد سلطان کو دیکھ کر اسے اپنی بد اعمالیاں یاد آگئیں اور ساتھ ہی سلطان کی قسم بھی یاد آگئی۔ جس نے ربیعی نائل کا خون خلک کر دیا۔ سلطان ملاح الدین ایوبی ” نے اس کو تمام بد اعمالیاں گناہیں اور یہ بھی کہا کہ اس وقت میں محمد ﷺ سے مدح چاہتا ہوں اور یہ کہ کہ اپنے ہاتھوں سے اس موزی کا سر قلم کر دیا۔ اس کے بعد کہا کہ ہم مسلمانوں کا یہ دستور نہیں ہے کہ لوگوں کو خواہ خواہ قتل کرتے رہیں۔ ربیعی نائل تو صرف حد سے بڑھی ہوئی بد اعمالیوں اور حضور نبی کریم ﷺ کے ساتھ گستاخی کی پاداش میں قتل کیا گیا ہے۔ اسی سلطان ملاح الدین ایوبی ” نے قبلہ اول بیت المقدس کو عیسائیوں کے قبے سے آزاد کرایا تحد وہ اسلام کا عظیم سپوت تھا اور اس کا دل عشق مصلحتی علیہ التحیۃ و الاسلام کی دولت سے ملا مال تحد اس نے اس عیسائی حکمران کو، جس نے اہانت رسول (علیہ السلام) کا رنگاب کیا تھا، اپنے ہاتھوں سے جنم رسید کیا۔ (21)

### سلطان نور الدین زنگی ” اور وہ بد بخت نصرانی:

سلطان نور الدین زنگی ” کے زمانے میں روپہ پاک میں نقب زنی کی بلپاک جمارت کی گئی مگر اللہ تعالیٰ جل جہہ نے شرپندوں کا منصوبہ خاک میں ٹلا دیا۔ سلطان کو خواب میں حضور سرور کو خینا ﷺ کی زیارت نصیب ہوئی اور آپ ﷺ نے دو نیلی آنکھوں والے آدمیوں کی طرف اشارہ کر کے فرمایا کہ ان سے میری حفاظت کرو۔ سلطان کو سخت تشویش ہوئی، اٹھو کر وضو کیا۔ نفل ادا کئے مگر جو نبی لیئے پھر وہی خواب دیکھد غرضیکہ تم دفعہ ایسا ہوا تو آپ اٹھو کھڑے ہوئے اپنے وزیر جمال الدین کے مشورے پر فوراً مدد کی تیاری شروع کر دی۔ سوالوں دن مدینہ طیبہ پنچھلہ ریاض الجنتہ میں تجتہ المسجد ادا کرنے کے بعد سوچنے لگا کہ حصول متعدد کے لیے کیا تدبیر اقتیار کرنی چاہیے۔ آخر وزیر نے اعلان کیا کہ پادشاہ مدینہ منورہ میں تشریف لائے ہیں۔ وہ اہل مدینہ کو انعامات سے نوازیں گے ہر شخص حاضر ہو کر اپنا حصہ لے لے۔ ایک ایک آدمی آتا گیا، پادشاہ انعامات تقسیم کرتا رہے۔ وہ ہر شخص کو بغور دیکھتا اور خواب میں نظر آنے والی عکسات کو علاش کرتا رہے۔ حتیٰ کہ مدینہ کے تمام لوگ گزر گئے مگر بھرمن کا گھونج نہ لگایا جاسک۔ پادشاہ نے حکم دیا کہ کوئی رہ گیا ہو تو حاضر کیا جائے۔ بڑی سوچ بچار کے بعد شاہ کو ہتھیا گیا کہ

صرف دو فرگی باشندے ہیں، جو نہایت متقدم ہیں اور انہوں نے گوشہ لشمنی اختیار کر رکھی ہے۔ ہر وقت عہدات و ریاضت میں معروف رہتے ہیں۔ بادشاہ نے انہیں بھی طلب کر لیا اور انہیں ایک نظر دیکھتے ہی پہچان لیا۔ پوچھا ”کون ہو؟ اور یہاں کیوں پڑے ہوئے ہو؟“ انہوں نے بتایا کہ ہم مغرب کے رہنے والے ہیں۔ حج کے لیے آئے تھے۔ روضہ انور کی زیارت کے لیے مدینہ آئے تو حضور ﷺ کے پڑوس میں رہنے کے شوق میں یہیں کے ہو کر رہ گئے۔ بادشاہ ان دونوں کو دیکھ لیا اور یہیں چھوڑ کر ان کی رہائش گاہ پر پہنچا جو ایک قری سراۓ میں تھی۔ مگر وہاں کوئی مخلوک چیز نظر نہ آئی جس کی وجہ سے بادشاہ اور پریشان ہو گیا۔

مدینہ پاک کے لوگوں نے ان کی صفائی میں بہت کچھ کہا کہ یہ تو نہایت پرہیزگار ہیں۔ رواض الجنت میں نماز پڑھتے ہیں۔ روزانہ جنت البیحی کی زیارت کرتے ہیں اور ہر شنبہ کو قبائل نسل ادا کرتے ہیں۔ یہ قائم اللیل اور صائم الشمار ہیں۔ اس سے بادشاہ کی تشویش میں اور اضافہ ہو گیا۔ دفعتاً بادشاہ کے دل میں کچھ خیال آیا اور اس نے ان آدمیوں کے مصلی کو اٹ دیا۔ بوریا کا مصلی ایک پتھر کے اوپر تھا۔ پھر اٹھایا گیا تو نیچے سرگنگ نمودار ہوئی جو دور تک روضہ انور کے قریب پہنچ چکی تھی۔

بادشاہ نے اس کمینہ حرکت کا سبب و ریافت کیا تو انہوں نے بتایا کہ وہ نصرانی ہیں اور عیسیٰ بادشاہوں نے انہیں بیش بہادری دے کر اس کام پر مأمور کیا ہے کہ کسی طرح وہ حضور نبی کریم ﷺ کے جھرو مقدسہ میں داخل ہو کر آپ کا جسم غیر میہان سے نکل کر لے جائیں۔ ان کا طریقہ دار دفاتر یہ تھا کہ رات بھر سرگنگ کی کھدائی کرتے اور مخلوکوں میں مٹی بھر کر بقیع کے مضائقات میں ڈال آتے۔

سلطان نور الدین زنگی یہ پائیں سن کر آتش غصب سے بھڑک اٹھ ک ساتھ ہی رفت بھی طاری ہو گئی کہ اسے اس کام پر مأمور کیا گیا ہے۔ چنانچہ ان دو میساویوں کو صح کے وقت قتل کرنا۔ یا اور شام کے وقت ان کی بیانک مٹھوں کو نذر آتش کر کے خاکستر کر دیا گیا۔

اس کے بعد اس بیدار بنت بادشاہ نے جھرو پاک کے چاروں طرف اتنی گردی بنیادوں کو سطح زمین تک بھروتا کر آئندہ اسی ملعون کو نبی پاک ﷺ کی لحد مبارک کے قدر کا موقع نہ مل سکھا۔<sup>(22)</sup>

## بلا و مشرق میں قانون توہین رسالت

جزیرہ العرب میں قرن نبوت اور دور خلافت کے بعد بھی تنقیص رسالت کی سزا، سزاۓ موت برقرار رہی ہے۔ جس کی تصدیق صاحب "المصنف" کے اس بیان کردہ واقعہ سے ہوتی ہے۔ جس میں ایوب بن سینا نے عدن میں ایک نصرانی کو بطور حدیبی سزادی۔ جس کی توثیق اس وقت کے حکمران عبد الملک نے کر دی تھی۔

اسی طرح بلا و شام میں بھی یہی قانون نافذ رہا ہے۔ جس کے تحت ایک نصرانی کو امام ابن تیمیہ اور شیخ الحدیث علامہ زین العابدین کے استغاثہ پر ماخوذ کیا گیا تھا۔ مصر میں بھی اسی قانون کے مطابق فیصلے ہوتے رہے ہیں کیونکہ وہاں تمام مکاتب فقہ جن کی اپنی علیحدہ عدالتیں قائم تھیں اسی سزا پر متفق تھے۔

ایکین میں جب تک مسلمانوں کی حکومت قائم رہی ہے وہاں کی تمام عدالتیں میں اسی قانون حد پر عمل در آمد ہو گارہا ہے جس کا ذکر قرطبہ کے چیف جسٹس ابو الفضل قاضی عیاض نے اپنی کتاب "الشفا" میں کیا ہے۔ اسی کتاب میں ابن حاتم کے مقدمہ کا ذکر بھی کیا ہے۔ جس کو گستاخی رسالت مآب ملکہ نبوہ کے جرم پر علمائے اندلس کے متفقہ فیصلہ کی بناء پر واجب القتل قرار دیا گیا تھا۔ (23)

ترکیہ اور سرقداری اور بخارا میں اسی قانون اسلامی کا ذکر ہمیں علامہ آلوسی اور علامہ ابوالیث سرقداری کے ذریعہ پہنچا ہے۔ افغانستان میں اسی قانون کے تحت قادریانی مرتد کو سنگار کیا گیا تھا جس کا تفصیل ذکر شہید ان ناموس رسالت میں کیا گیا ہے۔

ایران میں آج بھی یہی قانون سزاۓ موت بر طائیہ اور دوسرے یورپی ملکوں سے سفارتی تعلقات کی پروا کئے بغیر نافذ ہے اور اسی کے تحت گستاخ رسول سلمان رشدی کو واجب القتل قرار دیا گیا ہے۔ اس لئے وہ بدجنت یورپ اور امریکہ کے حفاظتی خول کے اندر زندہ درگور ہے۔

ہندوستان میں جب تک مسلمانوں کی حکومت قائم رہی ہے اسی قانون حد کے تحت مجرموں کو سزادی جاتی رہی ہے۔

ان میں سے مغل دور حکومت کے دو اہم مقدمات کا ہم یہاں ذکر کریں گے ایک مقدمہ تو اکبر کے دور سے متعلق ہے جبکہ جلال، ان پڑھ پادشاہ کو اس کے خوشامدی اور

چاپلوں درباریوں نے جن میں یعنی اور ابو الفضل پیش تھے اسلام سے بیگانہ کر دیا تھا اور اکبر حکمل طور پر ہندو مہارانوں کے ذیر اثر تھد۔ تمام کار و بار حکومت دین الہی کے ہم سے سیکولر خطوط پر چل رہے تھے۔ اس تاریخی مقدمہ کا ذکر تفصیل طور پر اکبری کے نورتن ملا عبد القادر بدایوی نے اپنی مختب التواریخ میں کیا ہے جو درج ذیل ہے:

”عبدالرحیم قاضی مسترانے شیخ (شیخ عبد الغنی قاضی القضاۃ) کے پاس ایک استغاثہ بھیجا، جس میں بیان کیا گیا کہ وہاں مسلمان ایک مسجد کی تعمیر کا ارادہ کئے ہوئے تھے لیکن ایک سرکش ملدار برہمن نے سارا عمارتی سازو مسلمان اٹھوا لیا اور اس سے ضم کدے کی تعمیر شروع کر دی۔ میں نے جب اس کے خلاف تادھی کارروائی کا ارادہ کیا تو اس نے گواہوں کی موجودگی میں حضور اکرم ﷺ کو برا بھلا کرنا شروع کیا اور مسلمانوں کی اس نے سخت توہین کی۔ شیخ منصوف نے اس کو طلب کیا لیکن اس نے پیش ہونے سے انکار کر دیا جس پر باو شاہ نے ہیڑل اور شیخ ابو الفضل کو بھجوایا اور وہ اسے لے آئے۔ شیخ ابو الفضل نے جو کچھ گواہوں سے ناتھا بیان کیا اور کما کہ اس بات کی تحقیق ہو گئی ہے کہ اس نے گھلیاں دی تھیں۔ اس کی سزا کے معاملہ میں ٹله کے دو گروہ ہو گئے۔ ایک نے اسے واجب القتل قرار دے کر سزاۓ موت کا مطالبہ کیا اور دوسرا اس کے خلاف تعریج اور جملہ پر زور دے رہا تھا۔ اس معاملہ میں بحث طول کپڑی شیخ نے باو شاہ سے اس کے قتل پر اصرار کیا۔ باو شاہ نے صراحتاً اس کی اجازت نہ دی اور گول مول کہہ دیا کہ شرعی سزا کا تعلق تم سے ہے۔ ہم سے کیا پوچھتے ہو؟ وہ برہمن اس جگہ میں مدتی قید میں ڈا رہا۔ شاہی محل کی بیگنات اس کی رہائی کے لئے سفارشیں کرتی رہیں لیکن باو شاہ شیخ کا بہت لحاظ کرتا تھا اس لئے اس نے رہائی کا حکم بھی نہیں دیا۔ شیخ نے جب اس کے قتل کے لئے زیادہ اصرار کیا تو باو شاہ نے وہی جواب دیا ہم تو تم سے پہلے ہی کہہ چکے ہیں کہ تم جو مناسب جاؤ کرو (کیونکہ اس معاملہ کا تعلق شرع سے ہے) جس کے بعد شیخ نے فور آئی اس بیگن کے قتل کا حکم دے دیا چنانچہ

اس کی قصیل میں اس کی گردن ماری گئی۔  
ملا عبدالقدار بدایوں جو اس مقدمہ کی ساری رواداد سے واقف تھے اس سلسلہ میں آگے بیان کرتے ہیں:

”اچانک دور سے بادشاہ کی نظر مجھ پر پڑی تو میری طرف متوجہ ہوا اور نام لے کر آگے بلایا اور کہا ”آگے آؤ“ میں جب سامنے پہنچا تو پوچھا: کیا تم نے بھی یہ مسئلہ سنائے کہ اگر ایک شخص کے قتل پر ننانوے روایتیں ہوں اور رہائی کے لیے صرف ایک روایت ملتی ہو تو مفتی کو چاہیے کہ وہ اس ایک روایت کو ترجیح دے؟“ میں نے کہا: ”جی ہاں ایسا ہی ہے جیسا کہ حضور فرماتے ہیں۔ مسئلہ یہ ہے کہ ”ان الحدود والعقوبات تدرُّو بال شبَّات“ میں نے اس کا مطلب فارسی میں سمجھایا کہ شبَّات سے سزاوں میں کمی ہو جاتی ہے۔ نہایت افسوس کے ساتھ پوچھا ”کیا شیخ اس مسئلہ سے واقف نہ تھا۔“ (24)

ہندو رانجوں اور خوشامدی درباریوں کے اکسانے کے باوجود اکبر کو بھی یہ جرأت نہ ہوئی کہ وہ شیخ سے اس بارے میں باز پرس کر سکے کیونکہ وہ جانتا تھا کہ علماء کی اکثریت شیخ موصوف کی تائید میں ہے۔

دوسرا انہم مقدمہ مغل حکمرانوں کے آخری دور حکومت اور اسی لاہور سے متعلق ہے جس کا ذکر ایک ہندو مورخ ڈاکٹر بی۔ ایس نجjar (Dr.B.S Nijjar) نے اپنی کتاب ”پنجاب آخری مغل دور حکومت میں“ (Punjab under the later Mughals) جب کہ زکریا خان 1707ء-1759ء گورنر پنجاب تھا اس طرح کیا ہے:

”حقیقت رائے باغہ مل پوری، سیالکوٹ کے کھتری کا پندرہ سالہ لڑکا تھا، جس کی شادی بیالہ کے کشن سنگھ بھٹ ناہی سکھ کی لڑکی کے ساتھ ہوئی تھی۔ حقیقت رائے کو مسلمانوں کے اسکول میں داخل کیا گیا تھا۔ جہاں ایک مسلمان ٹھپرنے ہندو دیو تاؤں کے بارے کچھ توہین آمیز پائیں کیں۔“

”حقیقت رائے نے اس کے خلاف احتجاج کیا اور اس نے بھی انتقاماً پیغمبر اسلام (صلی اللہ علیہ وسلم) اور بی بی فاطمہؓ کی شان میں نازبا الفاظ

استعمال کئے۔ اس جرم پر حقیقت رائے کو گرفتار کر کے لاہور عدالتی کارروائی کے لئے بھیجا گیا۔ اس واقعہ سے پنجاب کی ساری غیر مسلم آبادی کو شدید دچکا لگ۔ کچھ ہندو افرز کریا خان (جو اس وقت گورنر لاہور تھا) کے پاس پہنچے کہ حقیقت رائے کو معاف کر دیا جائے۔ لیکن ذکریا خان نے کوئی سفارش نہ سنی اور سزاۓ موت کے حکم پر نظر ہالی سے انکار کر دیا جس کے اجراء میں پہلے مجرم کو ایک ستون سے پاندھ کر اسے کوڑوں کی سزا دی گئی۔ اس کے بعد اس کی گردن اڑادی گئی یہ سال 1734ء میں یوسوی کا واقعہ ہے جس پر پنجاب کی تمام غیر مسلم آبادی نوہ کنال رہی۔ لیکن خالصہ کیونٹی نے آخر کار اس کا انتقام مسلمانوں سے لے لیا اور سکھوں نے ان تمام لوگوں کو جو اس واقعہ سے متعلق تھے انتہائی بے دردی سے قتل کر دیا۔ اسی کتاب کے صفحہ 279 پر لکھا ہے کہ پنجاب میں بست کامیلہ اسی حقیقت رائے کی یاد میں منایا جاتا ہے۔ ”(25) یہاں یہ بات ذہن نشین رہے کہ یہ واقعہ ایک متعصب ہندو سورخ لکھ رہا ہے جس کا مقصد سکھوں اور ہندوؤں کے ذہن کو مسلمانوں کے خلاف زہر آلوڈ کرنا ہے۔ حالانکہ اسلام نے مسلمانوں کو تاکید کی ہے کہ وہ کسی مذہب کے رہنماؤں کو برآ بھلانہ کیسی ہمارکے انتقاماً خدا یا رسول اکرم (صلی اللہ علیہ وسلم) کی شان میں گستاخی کا امکان نہیں پیدا نہ ہو۔ مسلمان تو حضرت موسیٰؑ، حضرت میسیٰؓ جو یہودیوں اور یہودیوں کے پیغمبر ہیں اور ان کے دوسرے تمام پیغمبروں کو ان کے پیروان مذہب سے بڑھ کر احترام کرتے ہیں اور انہوں نے رام چندر جی یا ان کے اوہار کرن کی تاریخی عظمت سے کبھی انکار نہیں کیا اور نہ ہندوؤں کو ان کی رسوم و عبادات سے روکا جبکہ ان کے مذہب میں ہتوں کی پرشیش سب سے بڑا گناہ ہے علاوہ ازیں وہ گردناک کو توحید کے مبلغین میں سمجھتے ہیں اس لئے مسلمان استاد پر یہ احراام کہ اس نے ہندو اوتاروں کی توہین کی قرآن قیاس نہیں بلکہ خلاف حقیقت معلوم ہوتا ہے۔

جہاں تک پیغمبر اسلام علیہ الصلوٰۃ والسلام اور حضرت فاطمہ الزهرۃؓ

کی توہین اور اہانت کی سزا کا تعلق ہے وہ اسلامی قانون کے مطابق کسی دہاؤ میں آئے بغیر اس وقت کے مسلمان گورنر ہنجاب نے درست طور پر دی تھی۔ مگر اس واقعہ کا پس منظر مصنف کے متعصب ذہن کی اختراع ہے اور یہ تعصب ساری کتاب میں جا بجا نظر آتا ہے۔ مصنف تقسیم ہند کو وحشیانہ اور تاریخ کا ناقابل معافی جرم قرار دینے سے بھی مگر یہ نہیں کرتا۔ اس سے صاف ظاہر ہے کہ اس نے واقعہ کو کسی طرح اور کیوں منع کر کے پیش کیا ہے۔

## باب پنجم

### کتابیات

- |                                                                                                                                                                                                                |                                        |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|
| انسائیکلو پریڈیا آف برٹنیکانج-14، ص-491<br>صحیح بخاری باب حج الجبی<br>مسند احمد اور سیرۃ الرسول ابن ہشام<br>اقوام متحده میں انسانی حقوق<br>انسائیکلو پریڈیا آف برٹنیکانج-11، ص-74<br>امریکن پریم کورٹ کا فیصلہ | (۱)<br>(۲)<br>(۳)<br>(۴)<br>(۵)<br>(۶) |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|

**Cowan vs Mibourn L.R 2 Ex.23. State vs Mokas.**

- |                                                                                                                                                                                             |                                       |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|
| ایضاً<br>سید محمد سلطان اجمن میں تحریک ثابت رسول نہیں اس حق احت<br>سلیمانی۔ مسلمان یورپ میں راہن پارٹ ڈوڈی۔ اعدال س<br>ابوالفضل قاضی عیاض۔ الشفاء<br>طا عبد القادر بدالیونی۔ منتخب التواریخ | (۷)<br>(۲۲۶۸)<br>(۲۳)<br>(۲۳)<br>(۲۵) |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|
- Dr. B.S Nijjar- Punjab Under The Mughals.

## باب ششم

### قانون، مقدمات اور نظائر (عدالتی فصلے)

گزشتہ ابواب میں ہم نے عہد رسالت کا ب حلقوں، دور خلافت راشدہ اور مسلمان سلاطین کے دور حکومت میں توہین رسالت کے قانون کے بارے میں قرآن و سنت اور تاریخ کے حوالہ سے متعلقہ مواد اور اس کے وجوب اور تنقید کے لئے عقلی دلائل اپنی فہم و دسترس کے مطابق پیش کر دیے ہیں۔ اس کے علاوہ قانون توہین مسح کے بارے میں بابل کا قانون اور یورپ میں اس کے نفاذ اور موجودہ صورت حال کا جائزہ بھی کتاب کے ذیلی باب "یورپ اور قانون توہین انبیاء" میں پیش کر دیا گیا ہے۔

اس باب میں ہم پاک و ہند کے ان تعزیری قوانین کو، جن کا تعلق بالواسطہ یا بلاواسطہ قانون توہین رسالت سے ہے، مع تشریفات، قارئین اور خاص طور پر قانون و ان حضرات کی سولت کی خاطر کیجا پیش کر رہے ہیں۔

سلطنت مغولیہ کے سقوط کے بعد جب ہندوستان میں برطانوی راج مسلط ہو گیا تو یہاں 1860ء میں گورنر جنرل ہند کی منظوری سے تعزیرات ہند کی اسلامی قانون جاری تھا۔ دیوانی اور فوجداری مقدمات کے فیصلے قرآن و سنت اور فقہ کی روشنی میں صادر ہوتے تھے، جن کے حوالے "بلاط مشرق میں قانون توہین رسالت" کے ذیلی باب میں درج ہیں۔ تعزیرات ہند کی تدوین لارڈ میکالے کی سربراہی میں تشكیل شدہ کمیشن نے پولیس کوڑ کو سامنے رکھ کر کی تھی اور اس سلسلہ میں انگلش قوانین اور خاص طور پر انتظامی مصلحتوں کو پیش نظر رکھا گیا تھا، لیکن عجیب تر بات یہ ہے کہ انگلستان میں اس وقت بھی یعنی 1860ء میں قانون توہین مسح بطور کامن لاء (Common Law) موجود تھا اور آج بھی بلکہ فیضی ایکٹ انگلینڈ کے مجموعہ قوانین میں شامل ہے۔ البتہ ہندوستان میں حکومت برطانیہ کے خلاف منافرت پھیلانے یا توہین حکومت یا حکومت کے

خلاف اشتعال انگیزی کے جرم کی سزا کے لئے ایک دفعہ تعزیرات ہند میں شامل کی گئی جسے جرم بغاوت قرار دے کر اس کی سزا، سزا نے عمر قید مقرر کی گئی، جس کی جگہ 1898ء میں دفعہ 124۔ الف کو معمولی ترمیم کے ساتھ شامل تعزیرات کیا گیا اگر سزا اور نوچت جرم وہی برقرار رہی۔

اسی سال 1898ء میں دفعہ 124۔ الف گے ساتھ ہی مزید ایک دفعہ 153۔ الف کا بھی اضافہ کیا گیا تاکہ فرقہ دارانہ منافرت پھیلانے کی وجہ سے ملک میں جو فتنہ اور فسادات پیدا ہوں، ان کا سد باب کیا جاسکے اور حکومت ان خطرات سے محفوظ رہ سکے۔ دفعہ 153۔ الف کا متن حسب ذیل ہے:

### دفعہ 153۔ الف:

”جو کوئی الفاظ سے بذریعہ تقریر یا تحریر یا اشاروں سے یا کسی اور طریقہ سے ہندوستان میں ہر میجھٹی کی رعایا کی مختلف جماعتوں میں دھنی یا منافرت کے جذبات ابھارے یا انہیں بھڑکانے کی کوشش کرے اسے دو سال قید تک سزا یا جرمانہ یا دونوں سزا میں دی جاسکتی ہیں۔“

### توضیح (Explanation)

”ایسا کوئی فعل جو بد نیتی کے بغیر نیک نیتی کے ساتھ ان امور کی نشاندہی کرے، جو ہر میجھٹی کی رعایا کی مختلف جماعتوں کے درمیان دھنی یا منافرت کے جذبات یا رحمات پیدا کرنے کا باعث ہوں، ختم کرنے کے لئے کیا گیا ہو، مذکورہ بالا جرم کی تعریف میں نہیں آئے گا۔“

### تشریحات (Commentary)

اس دفعہ کے اضافہ کا ایک مقصد یہ بھی ہتھیا گیا کہ ہر میجھٹی کی رعایا کے درمیان امن و امان قائم کرنا ہے۔

شامیان رسول ﷺ کے خلاف بھی مقدمات اسی دفعہ 153۔ الف کے تحت قائم ہوئے۔ ان میں سب سے مشهور مقدمہ ”ریگیلار رسول“ کے ناشر راج پال کے خلاف اسی جرم کے ارتکاب پر رجڑ ہوا اور عدالت بیشن بچ سے اسے سزادی گئی، جس کے خلاف

اس نے لاہور ہائی کورٹ میں ہجرانی دائر کی، جو سماعت کے دلیپ سنگھ نج کے سامنے لگوائی گئی، جس نے ہجرانی منظور کرتے ہوئے اپنے فیصلہ میں لکھا کہ مذہبی رہنماؤں پر تنقید یا طنز خواہ کتنا ہی غیر شائستہ یا ناپسندیدہ کیوں نہ ہو، وہ 153-الف کے تحت قابل تعزیر جرم نہیں بنتا۔ اس فیصلہ کی رو سے ملزم راج پال ایک دفعہ ناقص تعزیرات کے تحت بھی، جس کی سزا زیادہ سے زیادہ دو سال تک ہو سکتی تھی، سزا یا ب نہ ہو سکا، جس سے ہندوستان بھر کے مسلمانوں میں غم و غصہ کی لمبڑی گئی۔ یہ فیصلہ آل انڈیا رپورٹر 1927 ص 250 میں چھپ چکا ہے۔ اس کا مکمل اردو ترجمہ نظائر کے باب میں شامل کر دیا گیا ہے تاکہ قارئین کو ان دلائل کی نامقولیت کا اندازہ ہو سکے، جو اس فیصلہ میں دیے گئے ہیں۔ اس فیصلہ کے خلاف اور تعزیرات ہند میں توہین رسالت کے جرم پر کوئی سزا نہ ہونے کی وجہ سے سارے ملک میں مسلمانوں نے ہر پلیٹ فارم سے اس پر سخت احتجاج کیا اور بالآخر عازی علم الدین نے گستاخ رسول ملٹیپلیٹ راج پال کو موت کے گھاث اتار کر اپنے ہاتھوں سے اسے توہین رسالت کی سزا دی اور خود جام شادوت نوش کر کے زندہ جاوید بن گیا۔ اس مقدمہ کی ساری روئیداد ہم نے شہید ان ناموس رسالت کے ذیلی باب میں کی ہے۔ یہاں یہ بات بھی قابل ذکر ہے کہ پیش نجخ نے اختلاف کرتے ہوئے ”رسالہ ورتمان“ کیس کے ملزم کو، جس نے رسول پاک ملٹیپلیٹ کی زندگی پر بالواسطہ طور پر طنز کیا تھا، اسی دفعہ 153-الف کے تحت سزا دی اور قرار دیا تھا کہ اس کتابچہ کی تحریر توہین آمیز ہے۔

برٹش گورنمنٹ نے جب دیکھا کہ دلیپ سنگھ کے اس فیصلہ میں دفعہ 153-الف کی غلط تعبیر اور تشریع کی وجہ سے مسلمانوں کے جذبات مشتعل ہو رہے ہیں تو ان کی انک شوئی کے لئے دفعہ 295-الف کو قانون فوجداری کے ترمیمی ایکٹ مجریہ سال 1927 کے ذریعہ تعزیرات ہند میں شامل کیا گیا جو حسب ذیل ہے:

### 295-الف:

”جو کوئی عمدہ اور بد نیتی سے تحریری یا تقریری یا اعلانیہ طور پر ہر میجھی کی رعایا کی کسی جماعت کے مذہب یا مذہبی عقائد کی توہین کرے یا توہین کرنے کی کوشش کرے تاکہ اس جماعت کے مذہبی جذبات مشتعل ہوں تو اسے دو سال تک قید یا جرمانہ یا دونوں سزا میں دی جا سکتی ہیں۔“

دفعہ 295۔ الف میں 23 مارچ 1956ء سے صرف "ہر صحیحی کی رعایا" کے الفاظ کو "پاکستان کے شروں" کے الفاظ سے تبدیل کر دیا گیا۔ اس طرح اس دفعہ میں سال 1961ء کے ترمیمی آرڈیننس جس کو سال 1956ء سے موڑ پہ ماضی کیا گیا تھا، کوئی خاص تبدیلی نہیں آئی۔

سال 1980ء میں دوسرے ترمیمی آرڈیننس کے ذریعہ دفعہ 298۔ الف کا اضافہ کیا جو حسب ذیل ہے:

### 298۔ الف: ذوات قدسی کی توہین:

"جو کوئی تحریری یا تقریری یا علانیہ یا اشارتیاً" یا کنایتاً" بالواسطہ یا بلاواسطہ "امہات المؤمنین" یا کسی "اہل بیت" یا "خلفاء راشدین" میں سے کسی "ظیفہ راشد" یا اصحاب رسول ﷺ کی بے حرمتی کرے، ان پر طعنہ زنی یا بہتان تراشی کرے، اسے تمیں سال تک کی سزا یا سزاۓ تازیانہ دی جائے گی، یا وہ ان دونوں سزاوں کا مستوجب ہو گا۔"

اس دفعہ 298۔ الف تعزیرات پاکستان کے اضافہ سے صرف "امہات المؤمنین" "اہل بیت" "خلفاء راشدین" یا اصحاب رسول ﷺ کی بے حرمتی اور ان کی شان میں گستاخی کو قابل تعزیر جرم قرار دیا گیا لیکن خود اس مقدس ترین ہستی، جن سے نبٹ کی وجہ سے انسیں یہ مرتبہ حاصل ہوا، ان کی جناب میں گستاخی، اہانت، توہین، تنقیص، طعنہ زنی، بہتان تراشی جیسے سکھیں اور ناقابل معافی جرم کے بارے میں کوئی سزا تجویز نہیں ہوئی، اس لئے اس کو تامی اور کی (Omission) کو پورا کرنے کے لئے سال 1984ء میں راقم کی طرف سے شریعت پیش نمبر 1 سال 1984ء فیڈرل شریعت کورٹ اسلامی جمورویہ پاکستان، میں صدر پاکستان اور گورنر ہائے صوبہ جات پاکستان کے خلاف دائر کی گئی، جس کی تفصیل اور پس منظر اس کتاب میں موجود ہے۔ اس شریعت پیش کا فصلہ ابھی محفوظ تھا کہ نبی کریم ﷺ کی شان القدس میں عاصہ جماعتی خاتون نے بالواسطہ گستاخی کی، جس پر محترم آپا شارفاطر نے راقم کے مشورہ سے توہین رسالت کے جرم کی سزا "سزاۓ موت" کا بل قوی اسمبلی میں پیش کیا، جو فوجداری قانون (ترمیمی) ایکٹ نمبر 3 سال 1986 کی صورت میں منظور ہوا، جس کی رو سے تعزیرات پاکستان میں 295۔ سی کا اضافہ کیا گیا، جو حسب ذیل ہے:

دفعہ 295-سی:

”جو کوئی عمد ازبانی یا تحریری طور پر یا بطور طعنہ زنی یا بستان تراشی بالواسطہ یا بلا واسطہ اشارہ ہا“ یا کنایت“ نام محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) کی توجیہ یا تنقیص یا بے حرمتی کرے، وہ سزاۓ موت یا سزاۓ عمر قید کا مستوجب ہو گا اور اسے سزاۓ جرمائی بھی دی جائے گی۔“

چونکہ توجیہ رسالت کے متذکرہ بالا میں میں اہانت رسول ﷺ کی سزا، بطور حد کے سزاۓ موت کا مطالبہ کیا گیا تھا لیکن اس میں سزاۓ موت کی تبادل سزا، سزاۓ عمر قید، جو دفعہ 295-سی میں رکھی گئی، وہ قرآن و سنت کے منافی تھی، اس لیے راقم نے دوبارہ اس دفعہ سے ”عمر قید“ حذف کرنے کا مطالبہ بذریعہ شریعت پیش کر دیا کہ توہین رسالت کی سزا بطور ”حد“ صرف سزاۓ موت مقرر ہے اور حد میں کسی قسم کی کمی یا بیشی نہیں کی جا سکتی۔ یہ شریعت پیش فیڈرل شریعت کورٹ نے اپنے فیصلہ 30 اکتوبر 1990ء کے ذریعہ منظور کر لی اور قرار دیا کہ اہانت رسول ﷺ کی سزا بطور حد صرف سزاۓ موت ہے۔

فیڈرل شریعت کورٹ نے توہین رسالت کا یہ فیصلہ صدر پاکستان کو ارسال کر دیا تھا کہ 295-سی تعزیرات پاکستان میں ترمیم کر کے ”عمر قید“ کے الفاظ 30 اپریل 1991ء تک حذف کر دیے جائیں ورنہ اس تاریخ سے ”عمر قید“ کے الفاظ اس دفعہ سے غیر موثر ہو جائیں گے۔ اس فیصلہ میں حکومت پاکستان کو مزید ہدایت کی گئی کہ اس دفعہ میں ایک اور حق کا اضافہ کیا جائے، جس کی رو سے دوسرے پیغمبروں کی اہانت کی سزا بھی سزاۓ موت مقرر کی جائے۔ اس فیصلہ کے خلاف حکومت نے سپریم کورٹ میں اپیل دائر کر دی جو ہمارے مطالبہ پر واپس لے لی گئی۔ اس طرح فیڈرل شریعت کورٹ کا فیصلہ بحال رہا جس کی وجہ سے ”عمر قید“ کی سزا غیر موثر ہو چکی ہے اور اب پاکستان میں اہانت رسول مقبول ﷺ کی سزا بحمد اللہ بطور حد سزاۓ موت مقرر ہو کر نافذ العمل ہے۔

دفعہ 295-سی سے ”عمر قید“ کے الفاظ حذف ہو جانے کے بعد حکومت اور قانون ساز اسلامی نے اس دفعہ کو سکھل طور پر قرآن و سنت کے حکام سے ہم آہنگ کرنے کے لئے مزید کوئی کارروائی نہیں کی۔ اس مرحلہ پر ایک اہم شرعی اور قانونی نکتہ کی نشان دہی کو میں اپنا دیتی اور ملی فریضہ سمجھتا ہوں جو ہماری قانون ساز اسلامی کی فوری توجہ کا مستحق

میری رائے میں اس دفعہ 295-سی میں مزید تر میم کر کے اسے قرآن و سنت کے مطابق بنا تا نہایت ضروری ہے ورنہ اگر یہ دفعہ موجودہ صورت ہی میں برقرار رہے تو اس کی وجہ سے "ابہام" اور قانونی تجھیکوں کے پیدا ہو جانے کا اندازہ ہے قرآن و سنت نے "حد" اور تعزیری سزاوں کے لئے چند شرائط مقرر کی ہیں۔

اسلام ہی نے دنیا میں سب سے پہلے "نیت" "ارادہ" اور قصد (Intention) کو جرم کا بنیادی رکن بنا لیا ہے۔ اس سے قبل رومان لاء یا ہندوستان میں لاگو اینگو یکسن لاء جس کا ماغذہ بھی کسی رومان لاء ہے۔ انھار ہویں صدی عیسوی تک یورپ کے ان قوانین میں "ارادہ" یا "قصد" یا "نیت" کو جرم کا بنیادی رکن یا اسے جرم سے متعلق جزو نہیں سمجھا جاتا تھا مگر آج سے چودہ سو سال قبل شارع اسلام علیہ الصلوٰۃ والسلام نے ارادہ اور نیت کو جرم اور ہر عمل کی بنیاد بنا کر انسان کو جزا اور سزا کا مستحق قرار دیا، جو دنیاۓ قانون و عدل میں سب سے پہلا انتقلابی التدام تھا۔ چونکہ ساری دنیا نے اس کو تسلیم کر لیا ہے اور یہ جزو قانون بن چکی ہے، اس لئے اس کی تاریخی حقیقت کو دنیا نے فراموش کر دیا ہے۔

جناب رسالت مأب ملکہؐ کی یہ مشور حدیث "انما الاعباد بالنيات" یعنی ہر عمل کا دار و مدار نیت پر ہے، کی روشنی میں 295-سی کو قرآن اور سنت سے ہم آہنگ کرنے کے لئے ہمیں اسے دو حصوں میں منقسم کرنا پڑے گا۔ ایک تو بالارادہ جرم توہین رسالت یعنی وہ عمل جو قصد اور عمدہ اہانت رسول اللہ ﷺ اور انبیاء کرام کے لئے کیا جائے تو اس کی سزا بطور حد سزاۓ موت مقرر کی جائے، جس میں قطعاً کسی شک و شبہ کی ممکنگی نہیں ہے اور دوسرا جرم جو بلا ارادہ ہو، جس میں اہانت اور گستاخی کے کسی پہلو کی کوئی نیت یا ارادہ کسی صورت ظاہرہ ہو یا اس میں اسکی کوئی بات نہ ہو جس پر ملزم کی بھرمانہ ذہنیت پر استدلال کیا جاسکے تو ایسے جرم کو مستوجب حد کی بجائے لا تقدیم تعزیر بھیجا جائے جس کی سزا بھی غیر معمولی مقرر کی جائے، اس لئے کہ مجرم نے بلا قصد و ارادہ سوا گستاخی کر کے جرم و احتیاط کو طحونہ نہیں رکھا، جس کی ہر عاقل بالغ شخص سے توقع کی جاتی ہے۔ البتہ جبر و اکراه میں ملزم مستوجب سزا نہیں ہے مگر جو شخص جبر و اکراه کا مرکب ہو، وہ سزاۓ موت کا مستحق قرار پائے گا قتل جیسے سکھیں جرم میں قتل بالارادہ ہو تو وہ قتل عمدہ کہلاتے گا، جس کی سزا بطور حد سزاۓ موت ہے۔ لیکن اگر وہ قتل بالارادہ نہ ہو، اسے

قتل خطا کما جائے گا، جس کی سزاحد کی طرح قتل نہیں بلکہ اس سے کم تر ہے۔ البتہ جزو اکراه کا مرتكب شخص مستوجب سزاۓ موت قرار پائے گا۔ فیڈرل شریعت کورٹ میں شروع ہی سے میرا یہ موقف رہا اور وفاقی شرعی عدالت نے بھی اپنے فیصلہ میں اس سے اتفاق کیا ہے۔ **واللہ علم بالصواب۔**

ایک اور بات بھی واضح ان قانون کے ذہن نہیں ہونا چاہئے کہ حدود کے نفاذ کے لئے نصاب شہادت اور تزکیہ الشہود کو ضروری قرار دیا گیا ہے، جس کے بغیر زنا جیسے مخالفین جرم میں بھی حد جاری نہیں ہو سکتی۔ اس لئے اگر جرم زنا میں حد کی شرائط پوری نہ ہوں تو اسے قابل تعزیر جرم قرار دے کر اس کی سزا بھی حدود آرڈیننس 7 مجريہ سال 1979 میں مقرر کر دی گئی ہے، اس لئے اگر توہین رسالت کے جرم میں شرائط حد پوری نہ ہوتی ہوں تو ایسی صورت میں اسے قابل تعزیر جرم قرار دے کر اس کے لئے قرار دا قبی سزا، جس میں سزاۓ تازیانہ اور جرمانہ بھی شامل ہو، مقرر کی جائے۔

# فیڈرل شریعت کورٹ آف پاکستان

(فیصلہ بمقدمہ توہین رسالت ملکہ بیویم)

|                                |   |
|--------------------------------|---|
| جناب جسٹس گل محمد خان چیف جسٹس | ○ |
| جناب جسٹس عبدالکریم خان کندی   | ○ |
| جناب جسٹس عبادت یار خان        | ○ |
| جناب جسٹس عبدالرزاق اے تمیم    | ○ |
| جناب جسٹس فدا محمد خان         | ○ |

شریعت پیش نمبر 6۔ ایں سال 1987 منفل 30 اکتوبر 1990ء

مقدمہ:

محمد اسماعیل قریشی سینئر ایڈ ووکیٹ کوئیز ورلڈ ایسوی ایشن آف مسلم جیورسٹس  
پیش

بنام

حکومت پاکستان بذریعہ سیکریٹری قانون و پارلیمانی امور، رہنمائی کارخانے  
ساعت 26 29 نومبر 1989 ۔۔۔ 4 7 مارچ 1990

جناب جسٹس گل محمد خان چیف جسٹس:

یہ فیصلہ درخواست شریعت نمبر 1/ا اور درخواست ایس۔ ایس نمبر 87/106 میں  
انھائے گئے (شرطی اور آئینی) نکتہ کے بارے میں صادر کیا جاتا ہے۔ درخواست گزار محمد  
اسماعیل قریشی ایڈ ووکیٹ نے تعزیرات پاکستان کی وفعہ 295۔ سی کو ان درخواست ہائے  
شریعت کے ذریعہ چھینج کیا ہے، جو بذریعہ آرڈیننس 1988 پاکستان میں تأثیز کی گئی۔ قبل  
ازیں ایسی ہی ایک درخواست شریعت، سائل درخواست گزارنے عدالت ہدایت دائرہ کی  
تحقیقی مکاری کا فیصلہ ہونے سے پہلے قانون ساز اسمبلی نے از خود قانون (توہین رسالت

marfat.com

Marfat.com

ملکیت) میں ترمیم کر دی اور متذکرہ بالا 295۔ سی پاکستان بیان کوڈ میں شامل کر دی گئی، جس سے درخواست گزار مطمئن نہیں، اس لئے عدالت ہذا سے رجوع کیا ہے۔ درخواست کامن حسب ذیل ہے۔

دفعہ 295 سی: رسول پاک کے لیے اہانت آمیز الفاظ کا استعمال:

”کوئی شخص بذریعہ الفاظ زبانی، تحریری یا اعلانیہ، اشارتاً یا ”کنایتاً“ بہتان تراشی کرے اور رسول اکرم ﷺ کے پاک نام کی بے حرمتی کرے، اسے سزاۓ موت یا ” عمرقید“ دی جائے گی اور جرمات کا بھی مستوجب ہو گا۔“

- 2 - اس دفعہ کے خلاف صریح اعتراض یہ ہے کہ اس میں تبادل سزا، سزاۓ موت عمرقید ان احکامات اسلامی کے خلاف ہے جو قرآن حکیم اور سنت رسول اللہ ﷺ میں دیے گئے ہیں، جو نکتہ اعتراض انھیاً گیا ہے، وہ یہ ہے کہ رسالت ماتب ﷺ کی شان میں کسی قسم کی کوئی بے ادبی یا اہانت آمیز بات شرعی حد کے دائرہ میں آتی ہے اور اس کی سزا قرآن اور سنت میں بطور حد مقرر ہے۔ جس میں کوئی تبدیلی یا ترمیم نہیں کی جاسکتی۔ فاضل ائمہ دوکیت نے اس سلسلہ میں سورہ انفال کی آیت 13 اور سورہ نساء کی آیت 65 پر حصر کیا ہے اور اپنے اس موقف کی تائید میں کہ توہین رسالت کی سزا، صرف سزاۓ موت ہے اور کسی عدالت کو یہ اختیار نہیں دیا جا سکتا کہ وہ اس سے کم تر سزا یعنی عمرقید کی سزادے۔ قرآنی آیات کے علاوہ احادیث نبوی کا حوالہ بھی رہا ہے۔

عدالت ہڈا نے اس مقدمہ کی سماعت کے لیے عوام الناس کے نام نوٹس جاری کئے اور فقہاء حضرات سے بھی معاونت طلب کی۔ مقدمہ مذکور کی لاہور، کراچی اور اسلام آباد میں متعدد تاریخوں پر سماعت ہوئی اور عدالت کو مندرجہ ذیل فقہاء حضرات کا تعاون حاصل رہا۔

- (1) مولانا سجاد محمود
- (2) مولانا مفتی غلام سرور قادری
- (3) مولانا حافظ صالح الدین صاحب
- (4) مولانا محمد عبدالغفار
- (5) مولانا فضل ہادی

(6) مولانا سعید الدین شیر کوئی

مولانا شیر کوئی کے سوا تمام حضرات نے سائل کے موقف کی تائید کی کہ اس جرم کی سزا صرف سزاۓ موت ہے۔ لیکن مولانا سجحان محمود، مولانا مفتی غلام سرور قادری اور مولانا حافظ صلاح الدین یوسف کی رائے میں اگر مجرم توبہ کر لے تو سزا موقوف کر دی جائے گی۔

تاہم مولانا سعید الدین شیر کوئی نے کہا کہ کم تر سزا بھی دی جاسکتی ہے۔

4۔ مولانا سجحان محمود نے قرآن مجید کی آیات 217:2، 49:57، 33:66، 65:9، 75:5، 1:39 اور 65:65 پر اعتماد کیا۔ انہوں نے کچھ احادیث اور فقیہی آراء بیان کیں جن میں شام کو مرتد تصور کیا گیا ہے۔ انہوں نے مزید اس حدیث پر اعتماد کیا جو ابو قلاب سے مروی ہے، جس میں شام کی سزا موت مقرر کی گئی ہے۔ انہوں نے قاضی عیاض " سے مروی حدیث پر بھی اعتماد کیا کہ رسول پاک ﷺ نے فرمایا "ہلاک کر دو اس شخص کو جو پیغیر کو گلی دے اور اسے درے لگاؤ جو ان کے اصحاب کو گالی دے۔ " انہوں نے ان احادیث پر بھی اعتماد کیا جن کے مطابق رسول پاک ﷺ نے شام کو سزاۓ موت دی۔ انہوں نے فقیاء کے اجماع کا بھی حوالہ دیا کہ شام کی سزا موت ہے۔ انہوں نے مزید موقف اختیار کیا کہ عمر قید کی سزا شام رسول عورت یا غیر مسلم کو دی جاسکتی ہے۔

5۔ مولانا مفتی غلام سرور قادری نے آیات قرآنی 57:49، 65:9 اور 61:9 اور 42، 33:8:58، 4:57، 104:4 اور بعض احادیث پر اعتماد کیا۔ یہ ثابت کرنے کے لئے کہ شام کے لئے صرف سزاۓ موت ہی مقرر ہے، انہوں نے ان احادیث کے حوالے بھی دیئے، جن میں رسول پاک ﷺ نے شام کو معاف کر دیا۔ اس کے علاوہ انہوں نے آیات قرآنی اور احادیث رسول پاک ﷺ پیش کیں۔ یہ ثابت کرنے کے لئے کہ وہ اس نکتہ پر واضح ہیں کہ کس جرم میں توبہ قاتل قبول ہے۔ مقتدر ختنی فقیاء خصوصاً ابن عابدین " کے اقوال کا حوالہ بھی دیا گیا ہے۔ انہوں نے تجوہ اخذ کیا کہ شام کی توبہ قاتل قبول ہے اور یہی فقیاء ختنی کا ترجیحی نظریہ ہے۔

6۔ مولانا حافظ صلاح الدین یوسف نے ختنی فقیاء کے نظریہ پر اعتماد کیا کہ شام کی توبہ قاتل کی جاسکتی ہے اور اس کے بعد اسے سزاۓ موت نہیں دی جائے گی۔ انہوں نے آیات قرآنی اور رسول پاک ﷺ کی محدثات کے حوالے بھی دیئے بالخصوص ایک

حدیث جو ابن عباس<sup>ؓ</sup> کے حوالہ سے بیان کی جاتی ہے کہ رسول پاک ﷺ نے فرمایا ”اس شخص کو قتل کر دو جو اپنا مذہب (اسلام) بدل دے۔“ ان کے مطابق شام تم چونکہ مرتد ہو جاتا ہے پس اسے سزاۓ موت دی جائی چاہئے انہوں نے ابن تیمیہ<sup>ؓ</sup> کی رائے کا بھی حوالہ دیا کہ شام تم کی سزا موت ہے۔ انہوں نے امام مالک<sup>ؓ</sup>، امام شافعی اور امام احمد<sup>ؓ</sup> کے فتویٰ پر بھی اعتقاد کیا۔ (جس کے مطابق شام تم کی سزا قتل قرار دی گئی ہے۔)

7۔ مولانا محمد عبد الغلاح نے دوسری آیات کے ساتھ ساتھ اس قرآنی آیت 46:4 اور احادیث رسول پاک ﷺ پر اعتقاد کیا جن میں حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے شام تم کی سزا موت مقرر فرمائی ہے۔ انہوں نے مزید کہا کہ فقہاء کا اس بات پر اجماع ہے کہ شام تم کی سزا موت ہے۔

8۔ مولانا سید عبدالحکور نے آیات 24:9، 57:33 اور 9:12 کا حوالہ دیا۔ انہوں نے احادیث رسول پاک ﷺ بھی پیش کیں کہ شام تم کی سزا موت ہے اور یہ کہ آپ ﷺ نے گستاخان رسول کو سزاۓ موت دی ہے۔ علاوہ ازیں انہوں نے کتاب ”الفتنہ علی المذاهب الاربعه“ مصنفہ عبدالرحمن الجزری، جلد پنجم صفحات 274-275 اور ”رد المحتار“ جلد سوم، صفحات 290، 291 سے مختلف فقہاء کی آراء بھی پیش کیں۔

9۔ مولانا فضل ہادی نے آیات 2:49، 57:33، 28، 22:58، 12:9 اور 66 پر اعتقاد کیا۔ انہوں نے رسول پاک ﷺ کی کچھ احادیث کا حوالہ بھی دیا جن میں شام رسول کی سزا موت مقرر کی گئی ہے۔ انہوں نے فقہاء کی آراء بھی پیش کیں کہ شام تم کی سزا موت ہے۔

10۔ مولانا سعید الدین شیر کوئی نے قرآن شریف کی آیات 9:48، 2:49، 3، 13:4، 53، 187:2، 229، 57:33 اور 33 کے حوالے دیے۔ انہوں نے متعدد احادیث بھی پیش کیں، جن میں رسول پاک ﷺ نے بعض گستاخان رسالت کو سزاۓ موت دی اور بعض کو معاف بھی فرمایا۔ انہوں نے فقہاء کی بہت سی آراء کا حوالہ بھی دیا۔ خصوصاً جن کا ذکر مولانا اشرف علی تھانوی<sup>ؓ</sup> نے اپنی کتاب ”امداد الفتوی“ جلد پنجم صفحات 166، 168 پر کیا ہے۔

11۔ تقریباً تمام فقہاء نے مندرجہ ذیل آیت پر اعتقاد کیا ہے جو یوں ہے:

”جو لوگ اللہ اور اس کے رسول کو افہت ویتے ہیں، ان پر دنیا اور آخرت میں

اللہ نے لعنت فرمائی ہے اور ان کے لئے رسوائیں عذاب مہیا کر دیا ہے۔”<sup>(1)</sup>  
اس آیت کی تشریع کرتے ہوئے علامہ قربی لکھتے ہیں:

”ہر چیز جو رسول پاک ﷺ کی ایذا کا سبب بن جائے، خواہ وہ مختلف معنی کے حامل الفاظ کے حوالہ سے ہو یا ایسے عمل سے جو آپ کی آیت کے تحت آتا ہے۔“

(الجامع الاحکام القرآن جلد 14، صفحہ 238)

علامہ اسماعیل حق اس آیت کی تشریع کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

”اللہ اور اس کے رسول کو افیت دینے کا مطلب، دراصل صرف رسول کو افیت دیتا ہے اور اللہ کا ذکر صرف عذبت اور سرفرازی کے لئے ہے اور یہ ظاہر کرنے کے لئے کہ رسول کو افیت دیتا، دراصل اللہ کو افیت دیتا ہے۔“

12- دوسری آیت جس پر اعتقاد کیا گیا ہے، اس طرح ہے:

ان میں سے کچھ لوگ ہیں جو اپنی باتوں سے نبی ﷺ کو دکھ دیتے ہیں اور یہ کہتے ہیں کہ یہ شخص کا نوں کا کچا ہے۔ کو وہ تمہاری بھلائی کے لئے ایسا ہے، اللہ پر ایمان رکتا ہے اور اہل ایمان پر اعتقاد کرتا ہے اور سراسر رحمت ہے، ان لوگوں کے لئے جو تم میں سے ایماندار ہیں اور جو لوگ اللہ کے رسول کو دکھ دیتے ہیں، ان کے لئے دروداں سزا ہے۔“<sup>(61:9)</sup>

”یہ لوگ تمہارے سامنے قسمیں کھاتے ہیں تاکہ تمہیں راضی کریں، حالانکہ اگر یہ مومن ہیں تو اللہ اور اس کے رسول اس کے زیادہ حق دار ہیں کہ یہ ان کو راضی کرنے کی فکر کریں۔“<sup>(62:9)</sup>

ابن تیمیہ ”ان آیات کی تشریع کرتے ہوئے لکھتے ہیں۔

”آیت 62:9 اس بات پر دلالت کرتی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کو ایذا پہنچانا، اللہ اور اس کے رسول کی مخالفت ہے۔“ (الصارم المسلول، ص 2021)

13- ابن تیمیہ ”مزید لکھتے ہیں: ابن عباسؓ سے روایت ہے کہ جب شاتمان رسول ﷺ کے گروہ میں سے ایک شخص رسول ﷺ کے پاس آیا تو آپ ﷺ نے اس سے کہا: تم اور تمہارے دوست مجھ پر کیوں سب و شتم کرتے ہیں، جس پر وہ شخص چلا گیا، راپنے دوستوں کو لے آیا اور ان سب نے اللہ کی قسم کھلائی اور کہا کہ انہوں نے آپ ﷺ کو ابھالا نہیں کہا: اس پر مندرجہ ذیل آیات نازل ہوئیں:

”جس روز اللہ ان سب کو اٹھائے گا، وہ اس کے سامنے بھی اسی طرح تسلیم کھائیں گے، جس طرح تمہارے سامنے کھاتے ہیں، اور اپنے نزویک یہ سمجھیں گے کہ اس سے ان کا کچھ کام بن جائے گا خوب جان لو، وہ پر لے درجہ کے جھوٹے ہیں۔“ (18:58)

”شیطان ان پر مسلط ہو چکا اور اس نے خدا کی یاد ان کے دل سے بھلا دی ہے۔ وہ شیطان کی پارٹی کے لوگ ہیں۔ خبردار رہو، شیطان کی پارٹی والے ہی خسارہ میں رہنے والے ہیں۔“ (19:58)

یہ آیات مندرجہ ذیل آیت 20:58 سے مسلک ہیں۔

”یقیناً ذلیل ترین خلوقات میں سے ہیں وہ لوگ جو اللہ اور اس کے رسول کا مقابلہ کرتے ہیں۔“ (20:58)

14- اس طرح ان آیات قرآن پاک سے بھی ظاہر ہے کہ یہ گالی دینے والے اور شامِ اللہ اور اس کے رسول کے مخالف ہیں، جن کے متعلق قرآن کہتا ہے۔

”اوہ وقت یاد کرو جب کہ تمہارا رب فرشتوں کو اشارہ کر رہا تھا کہ میں تمہارے ساتھ ہوں، تم اہل ایمان کو ثابت قدم رکھو، میں ابھی ان کافروں کے دلوں میں رعب والے رہتا ہوں، پس تم ان کی گردنوں پر ضرب اور پور پور پر چوٹ لگاؤ۔“ (12:8)

”یہ اس لیے کہ ان لوگوں نے اللہ اور اس کے رسول ﷺ کا مقابلہ کیا اور جو اللہ اور اس کے رسول ﷺ کا مقابلہ کرے اللہ اس کے لیے نہایت سخت گیر ہے۔“ (13:8)

”اگر اللہ نے ان کے حق میں جلاوطنی نہ لکھ دی ہوتی تو دنیا ہی میں وہ انسیں عذاب دے ڈالتا اور آخرت میں تو ان کے لیے دوزخ کا عذاب ہے ہی۔“ (3:59)

”یہ سب کچھ اس لیے ہوا کہ انہوں نے اللہ اور اس کے رسول کا مقابلہ کیا اور جو بھی اللہ کا مقابلہ کرے، اللہ اس کو سزا دینے میں بہت سخت ہے۔“ (4:59)

چنانچہ یہ آیات واضح طور پر سزاۓ موت مقرر کی ہیں، ان لوگوں کے لیے جو

اللہ اور اس کے رسول ﷺ کے مخالف ہیں، جن میں شامل رسول ﷺ شامل ہیں۔

15۔ قرآن پاک اس ضمن میں مزید بیان کرتا ہے:

”اگر منافقین اور وہ لوگ جن کے دلوں میں خرابی ہے اور جو مدینہ میں یہاں آنکھیز افواہیں پھیلانے والے ہیں، اپنی حرکتوں سے بازنہ آئے تو ہم ان کے خلاف کارروائی کرنے کے لئے تمہیں اٹھا کردا کریں گے پھر وہ اس شر میں مشکل ہی سے تمہارے ساتھ رہ سکیں گے۔“ (60:33)

”ان پر ہر طرف سے لعنت کی بوچھاڑ ہوگی، جہاں کہیں پائے جائیں گے، پکڑے جائیں گے اور بری طرح مارے جائیں گے۔“ (61:33)

16۔ قرآن پاک نے رسول ﷺ کی تخطیم اور حکیم ایک دوسرے طریقہ سے بیان کی ہے اور مسلمانوں کو اسے قائم رکھنے اور اس معاملہ میں احتیاط برتنے کا حکم دیا ہے درنہ ان کے اچھے اعمال بھی ضائع ہو جائیں گے۔ فرمایا:

”اے لوگو! جو ایمان لائے ہو، اپنی آواز نبی ﷺ کی آواز سے بلند نہ کرو اور نبی ﷺ کے ساتھ اونچی آواز سے بات کرو، جس طرح تم آپس میں ایک دوسرے سے کرتے ہو، کہیں ایسا نہ ہو کہ تمہارا کیا کرایا سب غارت ہو جائے اور تمہیں خبر بھی نہ ہو۔“ (2:49)

ابن تیمہ ”اس آیت کی تشریع کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

”اس آیت میں مومنین کو اپنی آواز نبی ﷺ کی آواز سے بلند کرنے سے منع کیا گیا ہے کہ نبی ﷺ کے سامنے ان کی بلند آواز ان کے اچھے اعمال کو غارت نہ کر دے اور وہ اس سے بے خبر ہوں۔“ (2)

17۔ قرآن کی مختلف آیات سے یہ واضح ہے کہ کفر اور ارتداد انسان کے اعمال کو ضائع کر دیتے ہیں۔ قرآن پاک کرتا ہے:

”لوگ پوچھتے ہیں ماہ حرام میں لڑنا کیسا ہے؟ کوہ اس میں لڑنا بست برا ہے، مگر راہ خدا سے لوگوں کو روکنا اور اللہ سے کفر کرنا اور مسجد الحرام کا راستہ خدا پرستوں پر بند کرنا اور حرم کے رہنے والوں کو وہاں سے نکالنا اللہ کے نزدیک اس سے بھی زیادہ برآ ہے اور فتنہ، خونزیزی سے شدید ہے۔“ بڑی جائیداد جیسا کہ اگر ان کا بس

چلے تو تمہیں اس دین سے پھر لے جائیں گے۔ (اور خوب سمجھ لو کہ) کہ تم میں سے جو کوئی اس دین سے پھر جائے گا اور کفر کی حالت میں جان دے گا، اس کے اعمال دنیا اور آخرت میں ضائع ہو جائیں گے۔

ایسے سب لوگ جنمی ہیں اور ہمیشہ جنم ہی میں رہیں گے۔” (217:2)

”آج تمہارے لئے ساری پاک چیزیں طال کر دی گئی ہیں، اہل کتاب کا کھانا تمہارے لئے طال ہے اور تمہارا کھانا ان کے لئے اور محفوظ عورتیں بھی تمہارے لئے طال ہیں، خواہ وہ اہل ایمان کے گروہ سے ہوں یا ان قوموں میں سے جن کو تم سے پہلے کتاب دی گئی تھی، بشرطیکہ تم ان کے مرا دا کر کے نکاح میں ان کے محافظت ہونے یہ کہ آزاد شہوت رانی کرنے لگو یا چوری چھپے آشنا یاں کرو اور جس کسی نے ایمان کی روشن پر چلنے سے انکار کیا تو اس کا سارا کارنامہ زندگی ضائع ہو جائے گا اور وہ آخرت میں دیوالیہ ہو گا۔“ (5:5)

”یہ اللہ کی ہدایت ہے جس کے ساتھ وہ اپنے بندوں میں سے جس کی چاہتا ہے رہنمائی کرتا ہے، لیکن اگر کہیں ان لوگوں نے شرک کیا ہو تو ان کا سب کیا کرایا غارت ہو جاتا۔“ (88:6)

”تمہاری طرف اور تم سے پہلے گزرے ہوئے تمام انبیاء کی طرف یہ وحی بھیجا چکی ہے کہ اگر تم نے شرک کیا تو تمہارا عمل ضائع ہو جائے گا اور تم خسارے میں رہو گے۔“ (65:39)

”کیونکہ انہوں نے اس چیز کو ناپسند کیا جسے اللہ نے نازل کیا ہے، اللہ اکہ اللہ نے ان کے اعمال ضائع کر دیے۔“ (9:47)

18۔ جانب رسالت مکتب ﷺ کے خلاف اتزام تراشی کو روکنے کے لئے قرآن پاک نے موننوں کو ذو معنی الفاظ کے استعمال سے بھی منع فرمایا ہے، جیسا کہ یہودی رسول اکرم ﷺ کی اہانت کے لئے کرتے تھے۔ قرآن پاک کرتا ہے:

”اے ایمان والو! راعنا نہ کہا کرو بلکہ انظرنا کمو اور توجہ سے بات کو سنو، یہ کافر تو عذاب الیم کے مستحق ہیں۔“ (104:2)

مولانا محمد علی صدیقی اس آیت کی تشریح کرتے ہوئے رقم طراز ہیں:

[marfat.com](http://marfat.com)

”یہود یہ لفظ رسول اکرم ﷺ کی اہانت کے لئے استعمال کرتے تھے لفظ راعنا کے دو معنی ہیں: اچھے اور بُرے۔ اس کے اچھے معنی ہیں ”ہم پر مرواںی اور توجہ فرمائیے۔“ بُرے معنی ہیں جو یہود راعینا کہتے تھے یعنی ”اے ہمارے گذریے“ اور وہ یہ لفظ رسول ﷺ کی شان گھٹانے کے لئے استعمال کرتے تھے۔ پس یہ ایک طوریہ اشارہ ہے جو توہین رسالت کے برابر ہے۔ اس لئے مسلمانوں کو اس لفظ کے استعمال سے منع کیا گیا تھا تاکہ وہ عام راستے بند ہو جائیں جو رسول ﷺ کی اہانت کا باعث ہوں۔ (3)

19۔ یہود لفظ راعنا کو راعینا کی طرح استعمال کرتے تھے، تاکہ اسلام کو عیب لگائیں۔ قرآن پاک کہتا ہے:

”جو لوگ یہودی بن گئے ہیں، ان میں سے کچھ لوگ ہیں جو الفاظ کو ان کی محل سے پھیر دیتے ہیں اور دین حق کے خلاف نیش زدنی کرنے کے لئے اپنی زبانوں کو توڑ موڑ کر کتے ہیں۔ سمعنا و عصینا اور اسمع غیر مسمع اور راعنا حالانکہ اگر وہ کہتے سمعنا و اطعنا اور اسمع اور انظرنا تو یہ انہی کے لئے بہتر تھا اور زیادہ راست بازی کا طریقہ، مگر ان پر تو ان کی ہاطل پرستی کی بدولت اللہ کی پیشکار پڑی ہوئی ہے، اس لئے وہ کم ہی ایمان لاتے ہیں۔“ (46:4)

علامہ قربی کہتے ہیں:

”مسلمانوں کو اس لفظ کے استعمال سے منع کیا گیا، تاکہ رسول ﷺ کی شان میں گستاخی کے راستے مسدود ہو جائیں۔ نبی کریم ﷺ کی تعظیم و حکمریم ہی مذہب کی بنیاد ہے اور یوں اس سے محرومی مذہب سے انحراف ہے۔“ (معاملہ القرآن از محمد علی صدیقی، جلد اول، صفحات 463 ۴۶۸)

20۔ عبد اللہ بن عباسؓ کی سند سے روایت ہے کہ بشرتی ایک منافق کا ایک یہودی سے کسی معاملہ میں تباہہ تھا۔ یہودی نے فیصلہ کے لئے اسے رسول اللہ ﷺ کے پاس اور منافق نے اسے کعب بن اشرف کے پاس لے جانے کے لئے کمل۔ بہر حال دونوں رسول پاک ﷺ کی خدمت میں گئے اور آپ ﷺ نے یہودی کے حق میں فیصلہ دے دیا۔ منافق اس فیصلہ پر راضی نہ تھا۔ چنانچہ وہ تباہہ حضرت عمرؓ کے پاس لے گئے۔

یہودی نے حضرت عمرؓ کو بتا دیا کہ رسول پاک ﷺ پسلے ہمارے حق میں فیصلہ دے چکے ہیں۔ یہ شخص اس پر راضی نہ تھا۔ اس پر حضرت عمرؓ نے منافق سے کما کیا یہ ایسا ہی ہے۔ اس نے کما ہاں۔ حضرت عمرؓ اندر گئے، اپنی تکواری اور منافق کو قتل کر دیا اور کہا اس شخص کے لئے میرا بھی فیصلہ ہے جو رسول پاک ﷺ کے فیصلہ کو تسليم نہیں کرتا۔ اس پر آیت 65:4 نازل ہوئی۔

”نہیں، تمہارے رب کی قسم یہ کبھی مومن نہیں ہو سکتے جب تک کہ اپنے باہمی اختلافات میں یہ تم کو فیصلہ کرنے والا نہ مان لیں، پھر جو کچھ تم فیصلہ کرو اس پر اپنے دلوں میں بخوبی نہ محسوس کریں بلکہ سربر تسليم کر لیں۔“ (65:4) (رودھانی المعانی جلد پنجم، صفحہ 67)

حضرت عمرؓ کے اس عمل کی قرآن کریم نے توثیق کی اور یہ اہانت رسول پاک ﷺ کے لئے سزاۓ موت کی نظریہ ہے۔

21۔ قرآن پاک نے مزید اعلان کیا ہے کہ اہانت رسول ﷺ ارتاد ہے، خواہ کسی محل میں بھی ہو۔ قرآن پاک کا ارشاد ہے:

”اگر ان سے پوچھو کہ تم کیا پاتیں کر رہے تھے تو جھٹ کہہ دیں گے ہم تو یوں ہی نہیں مذاق اور دل گلی کر رہے تھے۔ ان سے کہو کیا تمہاری نہیں اور دل گلی اللہ اور اس کی آیات اور اس کے رسول ہی کے ساتھ تھی۔“ (65:9)

”اب عذر نہ ترا شو تم نے ایمان لانے کے بعد کفر کیا ہے۔ اگر ہم نے تم میں سے ایک گروہ کو معاف بھی کر دیا تو دوسرے گروہ کو ہم ضرور سزادیں گے کیونکہ وہ مجرم ہے۔“ (66:9)

22۔ ابن تیمیہؓ ان آیات کی تفریغ کرتے ہوئے تحریر فرماتے ہیں:

”یہ بات اللہ، اس کی آیات اور اس کے رسول کا مذاق اڑانے کے بارے میں ہے۔ پس اہانت کو کفر سے بھی شدید تر گردانا جائے گا۔ جیسا کہ اس آیت سے اخذ ہوتا ہے کہ جو کوئی رسول ﷺ کی توهین کرتا ہے، مرتد ہو جاتا ہے۔“ (الصارم المسلط، صفحہ 31)

ابو بکر بن عربی اس آیت کی توضیح کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

”منافقین یہ لفظ دانتے ہتے یا بطور استهزاء، بہر حال صورت جو بھی ہو یہ کفر ہے۔ کیونکہ کفر یہ الفاظ سے مذاق کرنا بھی کفر ہے۔“ (احکام القرآن، جلد دوم، صفحہ 924)

23۔ قرآن نے رسول پاک ﷺ کی عقلت و شان کے پیش نظر ذرا سی بھی وجہ ناراضی سے منع کیا ہے اور اعلان کیا ہے کہ آپ کے وصال کے بعد آپ کی ازواج مطہرات سے نکاح کرنا مومنوں کے لئے منوع ہے۔ تاکہ اہانت رسول ﷺ کا ذریعہ نہ بن سکے قرآن کھٹا ہے۔

”اے لوگو! جو ایمان لائے ہو، نبی کے گھروں میں بلا اجازت نہ چلے آیا کرو، نہ کھانے کا وقت تاکتے رہو۔ ہاں اگر تمہیں کھانے پر بلا یا جائے تو ضرور آؤ، مگر جب کھانا کھالو تو منتشر ہو جاؤ۔ باش کرنے میں نہ لگے رہو۔ تمہاری یہ حرکتیں نبی کو تکلیف دیتی ہیں، مگر وہ شرم کی وجہ سے کچھ نہیں کھتے اور اللہ حق بات کرنے سے نہیں شرما۔ نبی ﷺ کی یہوں سے اگر تمہیں کچھ مانگنا ہو تو پردے کے بیچھے سے مانگا کرو یہ تمہارے اور ان کے دلوں کی پاکیزگی کے لئے زیادہ مناسب طریقہ ہے۔ تمہارے لئے ہرگز یہ جائز نہیں کہ اللہ کے رسول ﷺ کو تکلیف دو اور نہ یہ جائز ہے کہ ان کے بعد ان کی یہوں سے نکاح کرو یہ اللہ کے نزدیک بہت بڑا گناہ ہے۔“ (55:33)

24۔ رسول پاک ﷺ قرآن پاک کی مندرجہ بالا آیت کے بہترین شارح ہیں اور یہ آپ کی سنت سے بھی ثابت ہے کہ آپ کا شامم سزاۓ موت کا مستوجب ہو گکہ اس سلسلہ میں مندرجہ ذیل احادیث کا حوالہ دیا جاسکتا ہے:-

1۔ حضرت علیؓ کی سند سے روایت ہے کہ رسول پاک ﷺ نے فرمایا ”اس شخص کو قتل کرو جو ایک نبی کو گالی دیتا ہے اور جو میرے صحابہ کو گالی دے اے درے لگاؤ۔“ (الشفاء قاضی عیاض، جلد دوم صفحہ 194)

2۔ ابن عباسؓ کی سند سے روایت ہے کہ رسول پاک ﷺ کے زمانہ میں ایک نایبنا شخص کے پاس ایک لوہڈی تھی، جو رسول پاک ﷺ پر سب دشمن کیا کرتی تھی۔ اس نایبنا شخص نے اے اس حرکت سے باز رہنے کا حکم جطا اور اے ایمانہ کرنے پر تنیسرہ کی

مگر اس نے پروانہ کی۔ ایک شب جب وہ حسب معمول رسول پاک ملٹیپلیکیٹ کو گالیاں دے رہی تھی، اس ناپینا نے چھری اٹھائی اور اسے ہلاک کر دیا۔ اگلی صبح جب اس عورت کے قتل کا مقدمہ رسول پاک ملٹیپلیکیٹ کی عدالت میں پیش کیا گیا تو آپ نے لوگوں کو جمع کیا اور فرمایا۔ ”یہ کام کس نے کیا ہے، کھڑا ہو جائے اور اقبال کرے، کیونکہ جو کچھ اس نے کیا ہے اس کے باعث میرا اس پر حق ہے۔“ اس پر ناپینا شخص کھڑا ہو گیا اور لوگوں کو چیرتا ہوا رسول پاک ملٹیپلیکیٹ کے سامنے آیا اور بولا۔ ”یا رسول اللہ؟ میں نے اس لوہڈی کو قتل کیا ہے کیونکہ اس نے آپ کو گالیاں دی تھیں۔ میں نے مسلسل اسے منع کیا مگر اس نے کوئی پرواہ نہ کی۔ اس سے میرے دو خوبصورت بیٹے ہیں اور وہ میری بہت اچھی ساتھی تھی مگر کل جب اس نے آپ ملٹیپلیکیٹ کو گالیاں دیتا شروع کیں تو میں نے اپنی چھری اٹھائی اور اس کے پیٹ پر حملہ کیا اور اسے ختم کر دیا۔“ رسول پاک ملٹیپلیکیٹ نے فرمایا۔ ”اے لوگو! گواہ رہنا اس عورت کا خون رائیگاں گیا۔“ (4)

3۔ حضرت علیؓ کی سند سے روایت ہے کہ ایک یہودی عورت رسول پاک ملٹیپلیکیٹ کو گالیاں دیا کرتی تھی۔ اس کو ایک شخص نے قتل کر دیا۔ رسول پاک ملٹیپلیکیٹ نے اس کا خون بے حقیقت قرار دیا۔ (5۔ الف)

4۔ ابو بزرہؓ کی سند سے روایت ہے کہ انہوں نے کہا۔ ”میں حضرت ابو بکر صدیق کے پاس بیٹھا تھا۔ جب وہ ایک شخص پر برہم ہوئے، میں نے ان سے کہا۔ ”اے خلیفہ رسول اللہ! مجھے حکم دیجئے میں اسے قتل کر دوں۔“ اتنی دیر میں ان کا غصہ فرو ہو گیا اور وہ اندر گئے اور کہا ”تم نے کیا کہا تھا؟“ میں نے عرض کیا ”مجھے حکم دیجئے اسے قتل کرنے کا۔“ آپ نے فرمایا ”اگر میں تمہیں حکم دے دیتا تو کیا تم اسے قتل کر دیتے؟“ میں نے کہا ”ہاں“ انہوں نے کہا ”نہیں، اللہ کی قسم رسول پاک ملٹیپلیکیٹ کے سوا کوئی شخص اس حیثیت میں نہیں کہ اس کو برائی کرنے والا قتل کیا جائے۔“

5۔ جابر بن عبد اللہ کی سند سے روایت ہے کہ رسول اکرم ملٹیپلیکیٹ نے فرمایا ”کعب بن اشرف کے خلاف کون میری مدد کرے گا۔ بلاشبہ اس نے اللہ اور اس کے رسول کو ایذا دی۔“ اس پر محمد ابن مسلمہ کھڑے ہوئے اور بولے ”اے اللہ کے رسول ملٹیپلیکیٹ کیا آپ چاہتے ہیں کہ میں سے ہلاک کر دوں۔“ رسول اللہ ملٹیپلیکیٹ نے فرمایا۔ ”ہاں۔“ چنانچہ وہ عباس ابن جابرؓ اور عباد ابن بشرؓ کے ہمراہ گئے اور اسے قتل کر

روا۔ (بخاری جلد دوم صفحہ 88)

6۔ براء ابن عازب سے خد کے ساتھ روایت ہے۔ انہوں نے کہا کہ رسول پاک ﷺ نے انصار کے چھ آدمی عبد اللہ ابن عتیق کی سرکردگی میں ایک یہودی ابو رافع نامی کے پاس بیسجے، جو رسول پاک ﷺ کو ایذا پہنچاتا تھا اور انہوں نے اسے قتل کر دیا۔ (الصادر المسلط از ابن تیمیہ صفحہ 152)

7۔ عمر ابن امیہ کی خد سے روایت ہے کہ اس کی ایک شرکہ بہن تھی جو اس کو رسول پاک ﷺ سے ملاقات پر طمعنے دیتی تھی اور رسول پاک ﷺ کو برآ بھلا کہا کرتی تھی۔ آخر کار ایک دن انہوں نے اپنی سکوار سے اسے ہلاک کر دیا۔ اس کے بیٹے چلائے اور بولے ”هم ان قاتلوں کو جانتے ہیں جنہوں نے ہماری ماں کو ہلاک کیا اور ان لوگوں کے والدین مشرک ہیں۔“ عمر نے سوچا کہ اس عورت کے بیٹے کیسی غلط اشخاص کو قتل نہ کر دیں۔ وہ رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں آئے اور پورے معاملہ کی اطلاع آپ کو دی۔ نبی ﷺ نے ان سے کہا ”کیا تم نے اپنی بہن کو مار دالا؟“ انہوں نے جواب دیا۔ ”ہاں۔“ آپ ﷺ نے دریافت کیا ”کیوں؟“ انہوں نے کہا کہ وہ مجھے آپ ﷺ کے تعلق کی وجہ سے نقصان پہنچا رہی تھی۔ رسول اللہ ﷺ نے اس عورت کے بیٹوں کو بلایا اور قاتلوں کے متعلق دریافت فرمایا۔ انہوں نے دوسرے لوگوں کی بطور قاتل نشان دی کی۔ اس پر اللہ کے رسول نے انسیں چالیا اور اس کی موت کو رائیگاں قرار دیا۔ (مجموع اثراءک در منابع الغواہ، جلد چھم، صفحہ 260)

8۔ بیان کیا جاتا ہے کہ فتح کملہ کے موقع پر رسول پاک ﷺ نے عام معافی کے اعلان کے بعد ابن خطل اور اس کی لوگوں کے قتل کا حکم دیا، جو رسول پاک ﷺ کی ہجوں میں اشعار کہا کرتی تھی۔ (الشفاء از قاضی عیاض، جلد دوم صفحہ 284 اردو ترجمہ)

9۔ قاضی عیاض نے الشفاء میں بیان کیا ہے کہ ایک شخص رسول پاک ﷺ کو برآ بھلا کھتا تھا۔ رسول اللہ ﷺ نے صحابہؓ سے فرمایا ”اس شخص کو کون ہلاک کرے گا؟“ اس پر خالد بن ولیدؓ نے کہا ”میں اسے قتل کروں گا۔“ رسول پاک ﷺ نے انسیں حکم دیا اور انہوں نے اسے قتل کر دیا۔ (الشفاء، قاضی عیاض، جلد دوم، ص 284)

10۔ بیان کیا جاتا ہے کہ ایک شخص رسول پاک ﷺ کے پاس آیا اور بولا ”اے اللہ کے نبی ﷺ! میرے باپ نے آپ کو برآ بھلا کھا ہے اسے برداشت نہ کر سکا اور

اے قتل کر دیا۔” رسول پاک ﷺ نے اس کے اس عمل کی توثیق فرمائی۔ (الشفاء از قاضی عیاض جلد دوم صفحہ 285)

یہ بھی بیان کیا جاتا ہے کہ ایک عورت جو بنی ختمہ سے تعلق رکھتی تھی، رسول پاک ﷺ کو برا بھلا کرتی رہتی تھی۔ آپ ﷺ نے اپنے صحابہ سے فرمایا ”اس بد زبان عورت سے کون انتقام لے گا۔“ اس کے قبیلہ کے ایک شخص نے یہ ذمہ داری اٹھائی اور اے قتل کر دیا۔ پھر وہ رسول پاک ﷺ کے پاس آیا۔ آپ نے فرمایا ”اس قبیلہ میں دو بکروں بھی نہیں لڑیں گی اور لوگ اتحاد اور یگانگت سے رہیں گے۔“ (الشفاء از قاضی عیاض جلد دوم صفحہ 286)

25۔ حضرت عبدالرزاق نے اپنی ”تصنیف“ میں مندرجہ ذیل احادیث توہین رسول پاک ﷺ اور اس کی سزا کے متعلق بیان کی ہیں:

حدیث نمبر 9704: حضرت عکرمہؓ کی سند سے روایت ہے کہ ایک شخص نے رسول پاک ﷺ کو گالی دی۔ آپ ﷺ نے فرمایا ”میرے اس دشمن کے خلاف کون میری مدد کرے گا؟“ زیر نے کہا ”میں۔“ پس وہ (زمیر) اس سے لڑے اور اے قتل کر دیا۔

2۔ حدیث نمبر 9705: عروہ ابن محمد کی سند سے روایت ہے کہ (جو بنی ﷺ کے ایک صحابی کے حوالہ سے کہتے ہیں) ایک عورت رسول پاک ﷺ کو برا بھلا کرتی تھی۔ آپ نے فرمایا ”میری اس دشمن کے خلاف کون میری مدد کرے گا۔“ اس پر خالد بن ولیدؓ اس کے تعاقب میں گئے اور اے قتل کر دیا۔

3۔ حدیث نمبر 9706: عبدالرزاق کی سند سے بیان کیا جاتا ہے (جو اپنے والد کے حوالہ سے بیان کرتے ہیں) کہ جب ایوب ابن یحییٰ عدنان کے پاس گئے، ان کو ایک آدمی کی نشاندہی کی گئی، جو رسول پاک ﷺ کو گالیاں دیا کرتا تھا۔ انہوں نے اس معاملہ میں علماء سے صلاح مشورہ کیا۔ عبدالرحمٰن ابن یزید سنانی نے انہیں مشورہ دیا کہ اے قتل کر دیا جائے۔ عبدالرحمٰن نے انہیں ایک حدیث سنائی تھی کہ وہ حضرت عمرؓ سے ملے اور ان سے بہت علم حاصل کیا۔ ایوب نے اس عمل کا ذکر عبد الملک (یا ولید ابن عبد الملک) سے بھی کیا۔ انہوں نے جواباً ان کے عمل کی تعریف کی۔

4۔ حدیث نمبر 7907: سعید ابن جبیر کی سند سے بیان کیا گیا ہے کہ ایک شخص نے

رسول پاک ﷺ کی نقل کی۔ آپ ﷺ نے علی اور زہیر کو بھیجا اور ان سے کہا ”جب تم اسے پاؤ تو قتل کر دو۔“

5- حدیث نمبر 9708: ابن تیمیٰ کی سند سے روایت ہے جو اپنے باب کے حوالہ سے بیان کرتے ہیں کہ حضرت علیؓ نے اس آدمی کے قتل کا حکم دیا جس نے رسول پاک ﷺ پر الزام لگایا۔ (مصنف عبدالرزاق، جلد چشم، صفحات 377-378)

26- یہاں یہ ذکر کرنا ضروری ہے کہ رسول پاک ﷺ نے اپنے بعض شاتمین کو معاف فرمایا تھا۔ لیکن فقہاء کا اتفاق ہے کہ رسول پاک ﷺ کو بذات خود ہی معافی کا اختیار تھا لیکن امت کو آپ ﷺ نے شاتمین کو معاف کرنے کا کوئی اختیار نہیں دیا۔ (الصارم المسلول، ابن تیمیٰ، صفحات 222-223)

27- ابن تیمیٰ رقم طراز ہیں کہ ابو سلیمان خطابی نے کہا  
”اگر شام رسول ﷺ مسلمان ہو تو اس کی سزا موت ہے اور  
اس میں میرے علم کے مطابق مسلمانوں میں کوئی اختلاف رائے  
نہیں۔“ (الصارم المسلول، صفحہ ۹)

قاضی عیاض لکھتے ہیں:

”اس نکتہ پر ائمہ کا اجماع ہے کہ ایک مسلمان مر جب توہین  
رسالت کی سزا موت ہے۔“ (الشفاء، جلد دوم، صفحہ 211)

قاضی عیاض رقم طراز ہیں:

”ہر وہ شخص جو رسول پاک ﷺ کو گلی دے، آپ ﷺ میں  
کوئی تعصی نکالے یا آپ ﷺ کے نسب میں یا آپ ﷺ کی کسی  
صفت میں یا آپ کی طرف کوئی کناہیہ کرے یا کسی دوسری چیز سے آپ  
کی مشابہت کرے آپ ﷺ کی توہین، بے عرقی، تذلیل، بے لحاظی یا  
تعصی کے طور پر توہ آپ ﷺ کا شامتم ہے اور وہ قتل کیا جائے گا اور  
علماء و فقہاء کا اس نکتہ پر اجماع صحابہ کے زمانہ سے آج تک  
ہے۔“ (الشفاء از قاضی عیاض، جلد دوم، صفحہ 214)

29- ابو بکر حاص ختنی لکھتے ہیں:

”مسلمانوں میں اس امر میں کوئی اختلاف رائے نہیں کہ ایک

marfat.com

مسلمان جو دانستہ رسول پاک ﷺ کی تفحیک و توہین کرتا ہے، مرتد ہو جاتا ہے اور سزاۓ موت کا مستوجب ہوتا ہے۔" (ادکام القرآن، جلد ششم، صفحہ 106)

یہاں ایک اور حدیث بیان کرنا مفید ہو گا۔

(عبداللہ ابن عباس کی سند سے روایت ہے کہ رسول ﷺ نے فرمایا اس شخص کو قتل کر دو جو اپنا مذہب (اسلام) تبدیل کرتا ہے۔" (بخاری، جلد دوم، صفحہ 123)

30۔ قاضی عیاض نے بیان کیا ہے کہ ہارون الرشید نے امام مالک سے شاتم رسول ﷺ کی سزا کے بارے میں دریافت کیا اور کماکہ عراق کے کچھ فقہاء نے اس کو درے لگانا تجویز کیا ہے۔ اس پر امام مالک "غصب تاک ہو گئے اور کہل۔

"اے امیر المؤمنین! اس امت کو زندہ رہنے کا کیا حق حاصل ہے جب اس کے رسول کو گالیاں دی جائیں۔ پس اس شخص کو، جو رسول ﷺ کو برآ بھلا کے، قتل کر دو اور اس کو درے لگاؤ جو آپ کے صحابہ کو برآ بھلا کے۔" (الشفاء، جلد دوم صفحہ 215)

31۔ ابن تیمیہ اس ضمن میں فقہاء کی آراء بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں۔ "ابو بکر فارسی شافعی نے بیان کیا ہے کہ مسلمانوں میں اس بات پر اجماع ہے کہ شاتم رسول ﷺ کی سزا موت ہے، اگر وہ مسلمان ہے۔" (الصارم المسلول، صفحہ 3)

32۔ مندرجہ بالا بحث سے کسی قسم کا لٹک باقی نہیں رہتا کہ قرآن پاک کے مطابق جب رسول پاک ﷺ نے اس کی تشریع فرمائی ہے اور اس کے بعد امت میں تواتر سے اس پر عمل ہو رہا ہے کہ رسول پاک ﷺ کی توہین کی سزا موت ہے اور اس کے سوا کچھ نہیں۔ ہم نے یہ بھی نوٹ کیا ہے کہ رسول پاک ﷺ کی توہین کی سزا موت ہے اور اس کے سوا کچھ نہیں۔ ہم نے یہ بھی نوٹ کیا ہے کہ رسول پاک ﷺ کے بعد کسی نے سزا میں کمی یا معافی کا حق استعمال نہیں کیا اور نہ کسی کو اس کا اختیار تھا۔ اس طرح مقدمہ میں پیدا ہونے والا دوسرا سوال اہانت رسول ﷺ کا تعین یا اس کی واضح تعریف ہے۔

33۔ سب و شتم کے الفاظ اور اذی، توہین رسول ﷺ کے لئے قرآن پاک اور سنت میں استعمال ہوئے ہیں۔ سب کے معنی تکلیف اٹھانے، نقصان پہنچانے، بھک کرنے، اہانت کرنے، بے عزتی کرنے، ناراض کرنے، محروم کرنے، تکلیف میں جلا کرنے، بد نام کرنے، درجہ گھٹانے اور طفر کرنے کے ہیں۔

(Arabic English Dictionary, E.W. Lane, Book I, Part I, Page-24)

لفظ شتم کے معنی ہیں بے عزتی کرنا، گالی رہنا، ملامت کرنا، جھڑکنا، بد دعا رہنا، بد نام کرنے (ایضاً صفحات 212-249)

علامہ رشید رضا لفظ "اذی" کے معنی ہتھی ہوئے لکھتے ہیں:

"اس کے معنی کوئی اسکی چیز ہے جس سے زندہ شخص کے جسم یا ذہن کو تکلیف پہنچے، خواہ ہلکی ہی ہو۔" (تفیر المنار جلد دهم، صفحہ 445)

علامہ ابن تیمیہ توہین کی تشریح کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

"اس کے معنی رسول کو لعنت کرنے، ان کے لئے کسی مشکل کی دعا کرنے یا ان کی طرف کسی اسکی چیز کو منسوب کرنا ہے جو ان کے رجہ کے لحاظ سے نازبا ہو۔ یا کوئی توہین آمیز، جھوٹی اور نامناسب الفاظ استعمال کرنا، یا ان سے جمالت منسوب کرنا یا ان پر کسی انسانی کمزوری کا اڑام لگانا وغیرہ۔" (السارم المسلط، ابن تیمیہ صفحہ 526)

34۔ ابن تیمیہ توہین رسالت ﷺ کے جرم کے دائرہ اور لوازمات پر بحث سینے ہوئے لکھتے ہیں:

"بعض اوقات ایک حالت میں ایک لفظ ہی ضرر اور توہین بن جاتا ہے، جب کہ دوسرے موقع پر ایسا لفظ ضرر بنتا ہے نہ توہین۔ اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ ایک ذو معنی اور مختلف مطالب والے لفظ کی توضیح، حالات اور مواقع کے ساتھ بدل جاتی ہے۔ جب کہ سب (توہین و تذمیر) کی تعریف شرع میں وہی گئی نہ لفت میں، تو اس کی توضیح کے لئے رواج اور محاورہ پر انحصار کیا جائے گا۔ وہی شرع میں توہین و تذمیر قرار پائے گا اور اس کے بر عکس بھی۔" (السارم المسلط، ابن تیمیہ صفحہ 540)

35۔ فوجداری مسئولیت کے لئے خطاکاری دانتہ طور پر ارادتا ہونا چاہئے یا کسی مجرمانہ غرض سے کی جائے یا یہ بھی ہو سکتا ہے کہ وہ غفلت سے نہ کی گئی ہو اور ہر موقع پر قابل کی ذہنی کیفیت ایسی ہو جو سزا کو موڑ بنا سکے۔ اگر ایک شخص دانتہ غلط کاری اختیار کرتا ہے تو تعزیری نظام آئندہ کے لئے اسے راہ راست اختیار کرنے کے لئے وافر قوت محکمہ فراہم کرے گا۔ اگر دوسری طرف اس سے منوعہ فعل خطاکارانہ نیت کے بغیر سرزد ہوا ہے، تب بھی نقصان وہ نتائج کے امکان کو محسوس کرتے ہوئے سزا آئندہ کے لئے بہتر طرز عمل کے لئے موڑ ترغیب ہو سکتی ہے۔

36۔ تاہم دوسرے ایسے موقع بھی ہو سکتے ہیں جہاں کافی یا ناقافی وجہ کی بنا پر قانون ایک کم درجہ کے مجرمانہ ذہن پر مطمئن ہو۔ یہ صورت غفلت کے جرائم کی ہے۔ ایک شخص کو کسی جرم کا ذمہ دار قرار دیا جاسکتا ہے اگر اس نے وہ فعل ایک معقول انسان کی طرح متوقع نتائج سے بچنے کے لئے نہ کیا ہو۔ دوسرے معاملہ میں قانون اس سے آگے جاسکتا ہے اور ایک شخص کو بلاخاط کسی مجرمانہ ذہنی کیفیت یا قابل موافذہ غفلت کے اس کے فعل کا ذمہ دار قرار دے سکتا ہے۔ ایسی خطاکاریاں جو غلطی سے ہمراہ ہوں، شدید ذمہ داری والی خطاکاری سے بینز کی جاسکتی ہیں۔“

37۔ خطاکاریاں تین قسم کی ہیں:

1۔ دانتہ یا غفلت کی خطاکاریاں، جن میں مجرمانہ نیت، مقصد، منصوبہ یا کم از کم پیش بینی شامل ہو۔

2۔ غفلت کی خطاکاریاں جہاں مجرمانہ ذہن شخص غفلت کی کم اہم شکل اختیار کر لیتا ہے جو مجرمانہ نیت یا پیش بینی سے متفاہد ہے۔ ایسی خطاکاریوں میں غلطی جیسا وفاqi موقف صرف مجرمانہ ذہن کی نفی کرے گا اگر غلطی بذات خود غفلت نہ ہو۔

3۔ شدید ذمہ داری کی خطاکاریاں، جن میں مجرمانہ ذہن کی ضرورت نہیں اور نہ مجرمانہ نیت یا قابل موافذہ غفلت کو ذمہ داری کی لازمی شرط تصور کیا جائے گا۔ یہاں اس قسم کے وفاqi موقف، جیسے غلطی سے کسی فعل کا سرزد ہونا قابل قبول نہیں۔

38۔ اس طرح نیت وہ مقصد یا منصوبہ ہے جس کے تحت ایک فعل کیا گیا ہو۔ فرض کریں ایک آدمی بندوق خریدتا ہے، اس کی نیت شکار کھینچنے کی ہو سکتی ہے، اپنے دفاع کے لئے استعمال کی ہو سکتی ہے یا کسی پر گول چلا کر اسے جان سے مار دینے کی ہو سکتی

ہے تاہم اگر موخر الذکر فعل ذاتی مدافعت ثابت نہیں ہوتا بلکہ قتل ثابت ہوتا ہے، تب نیت ایسا ہی کرنے کی کہی جاسکتی ہے، یعنی جان سے مار دینے کی۔

39۔ ایک غیر ارادی فعل وہ ہے جس میں ایسا مقصد یا منصوبہ مقصود ہو۔ ایک فعل جیسے جان سے مارنا جو ایک وجہ اور اثر کا حامل ہے، اس وقت غیر ارادی ہو سکتا ہے جب کہ فاعل ایسے تائج برآمد کرتا ہے جو اس کی نیت نہ تھے۔ کوئی شخص غلطی سے کسی کو جان سے مار سکتا ہے جیسے ٹکار پر گولی چلاتے ہوئے یا غلط فنی سے اس کو کوئی اور شخص تصور کرتے ہوئے۔ پہلے بیان کردہ صورتوں میں وہ عواقب کا اندازہ نہیں لگا سکتا، جب کہ موخر الذکر صورت میں وہ بعض حالات سے بلوایف ہے۔

40۔ تاہم نظام قانون یہ اصول فراہم کر سکتا ہے کہ ایسے تائج کے لئے آدمی کو قابل موافقہ قرار دیا جائے چاہے یہ اس کی نیت نہ رہے ہوں۔ اولاً ایسا اصول زانی عناصر کی مشکل تحقیق کا مدارک کرے گا، دوم اور زیادہ اہم یہ ہے کہ یہ اصول اس بنا پر معقول ہو گا کہ کسی شخص کو ایسے افعال نہیں کرنے چاہیں جن کو وہ سمجھتا ہو کہ دوسروں کے لئے باعث آزار ہوں گے۔ خواہ اس کی نیت یہ آزار پہنچانے کی ہو یا نہ ہو۔ ایسا رویہ بظاہر فیر محتاط اور مورد الزام ہے، تا وقت یہ کہ خطرہ کا جواز خود فعل کے معاشرتی مفاد کی بنا پر نہ پیش کیا جاسکے۔

41۔ اس خاص تعلق سے اور ہر دو صورتوں میں دیکھا جاتا ہے کہ قانون میں یہ اقتیار ہو سکتا ہے اور بعض اوقات ہوتا ہے کہ نیت کی محدود تعریف سے باہر اس بنا پر ذمہ داری منسوب کی جائے جس کو ہاویلی نیت کہا جاتا ہے۔ وہ تائج جو دراصل شخص غلطت کی پیداوار ہیں، قانون میں بعض اوقات دانتہ گردانے جاتے ہیں۔ پس جو کوئی کسی دوسرے کو شدید بسمانی نقصان پہنچاتا ہے، خواہ اسے ہلاک کرنے کی خواہش یا اس کی یعنی موت کی توقع کے بغیر ہی کیوں نہ ہو، موت واقع ہو جانے کی صورت میں وہ قتل کا مجرم ہو گا۔

42۔ اگرچہ نہ قانون اکثر بلا اعتماد یہ ہے اس قسم کے تقاضے پیدا ہونے والے عواقب کو، جسے بے احتیاطی سے نیز کیا جاسکے، دانتہ گردانے ہے، یعنی جمل فاعل اپنے خطا کارانہ فعل کے واقع عواقب کی پیش بینی کر سکتا ہے۔ بے شک ایک معقول آدمی کی پیش ہی بظاہر ایک مفید شادانی کسوٹی ہے جس سے یہ اخذ کیا جاسکتا ہے کہ فاعل نے خود کیا

بجانپ لیا تھا۔ لیکن متذکرہ اصول نے اسے ایک قانونی قیاس کی شکل دے دی ہے، جو بظاہر رد نہیں کی جاسکتی۔ یوں نیت کے تحت وہ افعال آتے ہیں جو صریحًا مدنظر ہوں یا جو غفلت سے کئے گئے ہوں۔

43۔ شریعت میں اس سے کچھ فرق نہیں پڑتا کہ مجرمانہ نیت پہلے سے تھی یا جرم کے ساتھ ساتھ پیدا ہوئی۔ دونوں صورتوں میں سزا یکساں ہے۔ اس اصول کی تائید درج ذیل حدیث رسول ﷺ سے ہوتی ہے:

”اللہ تعالیٰ وہ تمام خیالاتِ معاف فرمادتا ہے جو میری امت کے افراد کے دل میں پیدا ہوتے ہیں جن کو وہ ظاہر نہیں کرتے، یا جن پر وہ عمل نہیں کرتے۔“

یہی وجہ ہے کہ شریعت پہلے سے طے شدہ قتل انسانی اور ایذا رسانی اور بغیر سوچ سمجھے قتل یا ایذا کے درمیان کوئی خط تفرق نہیں کھینچتی اور دونوں صورتوں میں بعینہ وہی سزا مقرر کرتی ہے۔ قتل کی مقررہ سزا قصاص ہے، خواہ وہ سوچا سمجھا ہوا ہو یا نہ ہو۔

44۔ نیت پختہ یا غیر پختہ ہو سکتی ہے۔ کسی جرم کی کسی بھی شخص کو صاف ضرر پہنچانے کی نیت ایک واضح نیت سمجھی جائے گی۔ اگر جرم اپنے نتائج پیدا کرنے کی نیت رکھتا ہے تو باوجود غیر واضح نتائج کے اس کا جرم ایک واضح فعل گردانا جائے گا، خواہ اس سے کچھ بھی نتائج پیدا ہوں۔ خفیہ، حتابہ اور بعض شافعی فقہاء مجرمانہ معاملات بشرط قتل کی واضح اور غیر واضح نیت میں کوئی تمیز ردا نہیں رکھتے۔ لہذا اگر جرم کا فعل قتل پر نتیجہ ہوتا ہے تو وہ دانستہ قاتل ہے، خواہ اس کی نیت کسی خاص مقتول کی نہ ہو۔

مزید برآں جرم کی ذمہ داری کا تعین اور اس جرم کی قسم طے کرنے کے لیے جس، کا وہ مرکب ہے، فقہاء پختہ اور غیر پختہ نیت کو ایک سطح پر رکھتے ہیں اور انہیں ایک ہی حکم کے تابع خیال کرتے ہیں۔ سوائے اس کے کہ جرم میں قتل اور ناپختہ نیت جرم شامل

-۶-

45۔ شریعت نے مجرمانہ نیت اور مقصد جرم کے فرق کو ابتدائی سے پیش نظر رکھا ہے مگر ارٹکاب پر مقصد کے اثر اور طرز جرم اور اس پر عائد سزا کو تسلیم نہیں کیا۔ یوں شرع میں اس سے کوئی فرق نہیں پڑتا کہ مقصد جرم پسندیدہ ہے، جیسے اپنے کسی قریبی عزیز کے قصاص یا مجرم کے ہاتھوں اس کی بے عزتی کا بدلہ لینے کے لیے یا یہ کہ مقصد جرم

غیر سندیدہ ہے جیسے روپے کے لائچ یا سرقة کے لئے قتل کرن۔

46۔ دوسرے الفاظ میں مقصد جرم کی مجرمانہ نیت سے کوئی تعلق نہیں اور نہ اس سے طرز جرم یا اس کی سزا متأثر ہوتی ہے۔ پس اصلائی ممکن ہے کہ جہاں تک حد اور قصاص کے جرام کا تعلق ہے، مقصد کے اثر کو مسترد کروایا جائے مگر ایسا کرنا تعزیری سزاوں کے معاملات میں ممکن نہیں۔ مقصد حد اور قصاص کے جرام کو متأثر نہیں کرتا۔ کیونکہ قانون ساز ہستی نے ارتکاب جرم کے پس پرده مقصد پر غور کو قبول نہ کر کے عدالت کے اختیار کو مقررہ سزاوں تک محدود کر دیا ہے۔ لیکن تعزیری سزاوں کے مقدمات میں اس نے عدالت کو مقدار سزا اور حتم سزا تعین کرنے کا اختیار دیا ہے، تاکہ عدالت کے لئے مقدار سزا کے تعین میں مقصد جرم کو پیش نظر رکھنا ممکن ہو۔

47۔ دوسرے الفاظ میں انسان کے بٹائے ہوئے رائجِ الوقت قوانین اور شریعت اسلامی میں یہ فرق ہے کہ موخر اللذ کران مقدمات میں، جو حدود اور قصاص کے ذمہ میں آتے ہیں، مقصد کے اثر کو تسلیم نہیں کرتے۔ شریعت میں اسکی کوئی چیز نہیں جو عدالت کے لئے مقصد جرم پر غور کرنے میں مانع ہو۔ اگرچہ اصلائی سزا پر اس کے اثر کو تسلیم نہیں کرتی۔

48۔ مندرجہ بالا بحث سے یہ واضح ہے کہ شریعت کی جرم کو صرف اس وقت قابل حد تسلیم کرتی ہے جب اس کے ساتھ واضح نیت موجود ہو۔ شریعت سزاۓ حد موقوف کر دیتی ہے۔ اگر اس امر میں کوئی لکھ ہو کیونکہ شبہات حد کو زائل کر دیتے ہیں۔

49۔ چنانچہ ہیرا 37 کی صرف پہلی حتم کی خطا میں سزاۓ حد کو اپنی طرف متوجہ کریں گی اور اس کا اطلاق شامِ رسول ﷺ پر ہو گے۔ مزید یہ کہ چونکہ نیت کا پتہ دو قواعد کے مگر د کے حالات سے مل سکتا ہے، دوسری اور تیسرا حتم کے اعمال حدود کی سزاوں کی سزاوں کو اپنی طرف متوجہ نہیں کریں گے۔ بشرط یہ کہ ملزم یہ ثابت کرے کہ اس کا ارادہ کبھی بھی جرم کرنے کا نہ تھا اور وہ نادم ہو، اگر کئے گئے الفاظ کے کئے اشارے یا عمل، مبہم ہوں یا وہ مجرمانہ ذہن یا بعض کے کچھ رجحانات ظاہر کرتے ہوں۔ یہاں ہم یہ بھی واضح کر دیں کہ توہین رسول ﷺ کے جرم میں نہ امت کا فائدہ یہ ظاہر کرنے کے لئے انھیا جا سکتا ہے کہ مجرم کے ذہن میں کوئی مجرمانہ خیال یا بعض نہ تھا اور سزا اسی بنا پر موقوف کر

دی جائے گی، اس لئے نہیں کہ نہ امت ایک سوچی سمجھی توہین کو ختم کر دے گی۔  
قرآن پاک کہتا ہے:

”نادانستہ جو بات تم کو اس کے لئے تم پر کوئی گرفت نہیں ہے،  
لیکن اس بات پر ضرور گرفت ہے جس کا تم دل سے ارادہ کرو۔ اللہ  
در گزر کرنے والا اور رحیم ہے۔“ (5:33)

”جب تمہارے پاس وہ لوگ آئیں جو ہماری آیات پر ایمان لاتے  
ہیں تو ان سے کو تم پر سلامتی ہے، تمہارے رب نے رحم و کرم کا شیوه  
اپنے اور لازم کر لیا ہے۔ یہ اس کا رحم و کرم ہی ہے کہ اگر تم میں سے  
کوئی نادانی کے ساتھ کسی برائی کا ارتکاب کر بیٹھا ہو، پھر اس کے بعد توبہ  
کرے اور اصلاح کرے تو وہ اسے معاف کر دیتا ہے اور نزی سے کام  
لیتا ہے۔“ (54:6)

”جو شخص ایمان لانے کے بعد کفر کرے (وہ اگر) مجبور کیا گیا ہو اور  
دل اس کا ایمان پر مطمئن ہو (تب تو خیر) مگر جس نے دل کی رضامندی  
سے کفر کو قبول کر لیا اس پر اللہ کا غضب ہے اور ایسے سب لوگوں کے  
لئے بڑا عذاب ہے۔“ (106:6)

”اللہ نگاہوں کی چوری تک بے واقف ہے اور وہ راز تک جانتا  
ہے جو سینوں نے چھپا رکھے ہیں۔“ (19:40)

50۔ حضرت عمرؓ کی سند سے بیان کیا جاتا ہے کہ آپ نے نبی ﷺ کو کہتے سن:  
”اعمال کی جزا کا دار و مدار نیت پر ہے اور ہر شخص کو جو اس کی  
نیت رہی ہوگی اسی کے مطابق جزا ملے گی۔“ پس جنہوں نے دنیاوی  
فائدے کے لئے ہجرت کی اس کی ہجرت اس فائدے کے لئے تھی جس  
کے لئے اس نے ہجرت کی۔ (بخاری، جلد اول، صفحہ ۱، حدیث ۱)

51۔ ابی ابن کعب کی سند سے روایت ہے کہ ”النصار میں ایک شخص تھا، جس کا  
گھر مدینہ کے آخری سرے پر تھا۔ لیکن اس نے رسول ﷺ کے ساتھ اپنی کوئی نماز قضا  
نہ ہونے دی۔ ہمیں اس پر ترس آیا اور اس سے کہا: اے بھلے آدمی! تم رسول اللہ ﷺ کے  
زندیک کوئی گھر کیوں نہیں خرید لیتے ہاکہ تم مگری اور اتنی دور سے آئے کی تکلیف  
marfat.com

سے نج سکو۔ اس نے کہا: سنو، اللہ کی حرم میں نہیں چاہتا کہ میرا مگر رسول اللہ ﷺ کے قریب واقع ہو۔ مجھے اس کے یہ الفاظ بربے لگئے اور اللہ کے نبی ﷺ کے پاس آیا اور آپ کو (ان الفاظ کی) اطلاع دی۔ آپ ﷺ نے اسے طلب فرمایا اور اس نے بالکل وہی کہا، جو اس نے این ابی کعب سے کہا تھا، مگر یہ بھی کہا کہ وہ اپنے ہر قدم کی جزا چاہتا ہے۔ اس پر رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: "حقیقت میں تمہارے لیے وہ جزا ہے جس کی تم نے نیت کی۔" (مسلم، جلد اول، انگریزی ترجمہ از عبدالحمید صدیقی، صفحات 323-324) حدیث 1404 مندرجہ بالا حدیث صاف طور پر ظاہر کرتی ہے کہ بظاہر جو الفاظ کے گئے، وہ توہین آمیز معلوم ہوتے ہیں مگر یہ کہنے والے کی نیت نہ تھی، پس اسے سزا سے مبرأ قرار دیا گیا۔

52۔ تھجی ابن سحد کی سند سے روایت ہے کہ اللہ کے رسول ﷺ نے تشریف فرمائے جب کہ مدینہ میں ایک قبر کھودی جا رہی تھی۔ ایک آدمی نے اچانک قبر میں جھانکا اور بولا اک مومن کی بری آرام گاہ ہے۔ اللہ کے رسول ﷺ نے پلٹ کر فرمایا: "کیا بری شے تم نے دیکھی ہے؟" اس شخص نے بات کھل کر کہی، میرا یہ مطلب نہ تھا بلکہ میرا مطلب تھا کہ اللہ کی راہ میں جہلو بہتر ہے۔ اس پر اللہ کے رسول ﷺ نے تمیں مرتبہ کہا: "اللہ کی راہ میں مرنے سے بہتر کوئی چیز نہیں، دنیا میں کوئی دوسرا خطہ زمین ایسا نہیں سوائے جہاد کے جہاں میں اپنی قبر پسند کروں۔" (مسکوۃ جلد سوم، صفحات 662-663) انگریزی ترجمہ از فضل الکریم، حدیث 575

53۔ یہاں یہ بیان کرونا مناسب ہے کہ صرف یہ حقیقت، کہ کے گئے الفاظ رسول ﷺ کی شان میں بے ادبی ہیں، جرم نہیں، جب تک کہ یہ پر خاش یا تذمیل پر مبنی نہ ہوں۔ مثلاً رسول اللہ ﷺ کے روپ و بلند آواز سے بولنا منع ہے۔  
قرآن پاک کرتا ہے۔

"اے لوگو جو ایمان لائے ہو، اپنی آواز نبی کی آواز سے بلند نہ کرو  
اور نبی کے ساتھ اوپنی آواز سے پات کیا کرو جس طرح تم آپس میں  
ایک دوسرے سے کرتے ہو۔ کہیں ایمان ہو کہ تمہارا کیا کرایا سب  
غارت ہو جائے اور تمہیں خبر بھی نہ ہو۔" (2:49)

اس ضمن میں علامہ قطبی آجت 249 کی تشرع فرماتے ہوئے لکھتے ہیں:

”چیخنے اور اپنی آواز نبی ﷺ کی آواز سے بلند کرنے کی ممانعت ہے کیونکہ اس سے آپ ﷺ کو تکلیف پہنچتی تھی، تاہم یہ جرم نہیں اگر بغرض جنگ یادشمن کو خوفزدہ کرنے کے لیے کیا گیا ہو۔“ (6)

54۔ علامہ آلوی آیت 2:49 کی تفسیر کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

”جب یہ آیت نازل ہوئی، ثابت ابن قیس، جس کی آواز قدرتی طور پر بلند تھی، اپنے گھر گئے اور دروازہ بند کر کے روٹا شروع کروایا۔ جب انہوں نے نبی ﷺ کی مجالس میں لمبے عرصہ تک حاضری نہ دی تو رسول پاک ﷺ نے ان کے متعلق دریافت فرمایا۔ صحابہ نے آپ ﷺ کو بتایا کہ انہوں نے گھر کا دروازہ بند کر لیا ہے اور گھر کے اندر رو رہے ہیں۔ رسول پاک ﷺ نے انہیں بلوایا اور پوچھا تمہیں کیا ہو گیا ہے۔ انہوں نے جواب دیا: ”اے اللہ کے نبی، جب سے یہ آیت نازل ہوئی، بلند آواز کا مالک ہونے کی وجہ سے مجھے خوف آیا کہ میں ان میں سے ایک نہ ہوں، جن کے نیک اعمال ضائع کر دیے جائیں گے۔“ رسول پاک ﷺ نے ان سے کہا۔ ”تم ان میں سے نہیں، تم برکتوں کے ساتھ زندہ رہو گے اور برکتوں کے ساتھ ہی وفات پاؤ گے.....“ کے مطابق اس کی بنیاد یہ تھی کہ اس کی بلند آواز قدرتی چیز تھی، کیونکہ وہ بہرے تھے اور بہرے اکثر بلند آواز میں بولتے ہیں اور ان کی بلند آواز رسول پاک ﷺ کی تحقیر و تذلیل کی غرض سے نہ تھی، جیسا کہ منافقین کی، جن کے متعلق یہ آیت نازل ہوئی۔“ (روح المعانی، جلد 26، صفحات 124-125)

55۔ علامہ آلوی مزید لکھتے ہیں:

”نبی ﷺ کے سامنے ان کا جیخ کر بولنا دو طرح کا ہے:

(1) جو اچھے اعمال کو غارت نہیں کرتا۔

(2) جو نیک اعمال کو ضائع کرنے کے برابر ہے۔

اول بغرض اور توہین کرنے والے عمل پر مبنی نہیں جیسے کہ جنگوں میں چیخنا اور اونچی آواز سے بولنا، دشمنوں کے جاتھ جھگڑے کے دوران

ضرب اور توہین کے لئے، جیسے رسول ﷺ نے یوم غزوہ حشیں کے موقع پر حضرت عباسؑ کو لوگوں کو بلند آواز سے پکارنے کا حکم دیا اور انہوں نے لوگوں کو ایسی بلند آواز سے پکارا کہ اس سے حاملہ عورتوں کے حمل مگر پڑے۔ دوسری قسم بغض اور توہین آمیز اعمال پر بھی ہے، جیسا کہ منافقین اور کفار کرتے تھے۔” (روح المعانی جلد 26، ص 124-125)

56۔ قبلی لکھتے ہیں کہ اس آیت کا آخری حصہ ایک شخص کے متعلق نازل ہوا جو کہتا تھا۔ ”اللہ کے نبی ﷺ کی وفات کے بعد میں حضرت عائشہؓ سے نکاح کروں گا۔“ جب رسول اللہ ﷺ کو اس کی اطلاع ملی تو آپؐ کو سخت افہت ہوئی۔ اس موقع پر وہ آیت نازل ہوئی جس نے یہیہ کے لئے جانب رسالت مأب ﷺ کی ازواج سے نکاح منوع قرار دیا اور رسول پاک ﷺ نے ایک مرتبہ اپنی زوجہ سلیمانؑ کو طلاق دے دی اور اس نے عمرہ بن ابو جمل سے نکاح کر لیا اور بعض کے نزدیک، اس نے این قسم کندی سے نکاح کیا۔ اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ اس وقت ان کے خیال میں آپ ﷺ کی زوجہ محترمہ سے نکاح آپ ﷺ کی وفات کے بعد نکاح کا انعام بाहت افہت رسول ﷺ نہ تھا، کیونکہ یہ منوع نہ ہوا تھا۔ (الجامع الاعدام القرآن ص 230)

57۔ رسول پاک ﷺ نے مطلعؓ، حسانؓ اور حسنؓ کو جہنوں نے حضرت عائشہؓ پر الزام تراشی میں حصہ لیا تھا، سزا نہیں دی اور آپ ﷺ نے انہیں منافق بھی قرار نہیں دیا۔ این تجھیہ اس صورتحال کی تشریح کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

”ان کی نیت اللہ کے رسول کو ایذا دینے کی نہ تھی اور اس کی کوئی علامت بھی موجود نہ تھی، جبکہ این ابی ایذا کی نیت رکھتا تھا۔ یہ اس وجہ سے تھا کہ اس وقت یہ نہیں کہا گیا تھا کہ اللہ کے نبی ﷺ کی اس دنیا میں ازواج دوسری دنیا میں بھی آپ ﷺ کی ازواج ہوں گی اور یہ ان کی بیویوں کے لئے عرف علم میں ممکن تھا۔“ کبھی وجہ ہے کہ رسول

پاک ملٹیپلیکیٹ نے ان کے معاملہ میں تذبذب فرمایا اور علی "وزید" سے مشورہ کیا اور بریرہ" سے دریافت کیا اور ان لوگوں کو منافق قرار نہیں دیا جن کی نیت نبی ملٹیپلیکیٹ کے ایذا کی نہ تھی۔ ان کے ذہن میں اس امکان کی بنا پر، کہ شاید رسول پاک ملٹیپلیکیٹ اپنی متمم یوں کو طلاق دے دیں، لیکن اس حکم کے بعد، کہ اس دنیا میں آپ ملٹیپلیکیٹ کی ازواج آخرت میں بھی آپ ملٹیپلیکیٹ کی ازواج ہوں گی اور یہ کہ امہات مومنین ہیں، ان پر الزام لگانا ہر قیمت پر نبی ملٹیپلیکیٹ کی اذیت ہو گا۔" (الصارم المسلط علی شامِ الرسول ملٹیپلیکیٹ، ص 49)

مولانا احمد یار خاں بدایوی لکھتے ہیں:

- "شام کی نیت اہانت رسول پاک ملٹیپلیکیٹ ثابت کرنے کے لیے ضروری ہے۔ اگر شخص نے کما، رسول پاک ملٹیپلیکیٹ غریب تھے اور خوش قسم نہ تھے، تو وہ صرف اس وقت کافر ہو جائے گا، جب اس سے اس کی نیت اہانت رسول ملٹیپلیکیٹ ہو۔" (نور العرفان، حصہ دہم، ص 74)

59- تاہم بعض فقہاء کی رائے ہے کہ اگر اہانت رسول پاک ملٹیپلیکیٹ واضح اور صریح الفاظ میں ہے تو شام سے یہ نہیں پوچھا جائے گا کہ اس کی نیت کیا تھی لیکن اگر الفاظ ایسے ہیں جو مختلف معنی اور مفہوم رکھتے ہیں یا اس امر کی صلاحیت رکھتے ہیں جن میں سے صرف ایک مفہوم توہین کا حامل ہے تو اس سے اس کی نیت دریافت کی جائے گی۔ (الشفاء قاضی عیاض، جلد دوم، ص 221)

60- تاہم ہمیں اس سے اتفاق نہیں۔ اولاً الفاظ کے معنی و مفہوم موقع محل سے بدل جاتے ہیں، سیاق و سباق بھی مختلف معنی ظاہر کر سکتا ہے، لہذا ملزم کو وضاحت کا موقع دنا چاہئے، تاکہ کمیں کوئی معصوم شخص سزا نہ پا جائے۔ ایک روایت ہے کہ رسول پاک ملٹیپلیکیٹ نے فرمایا: "ایک مجرم کو بری کر دینے کی غلطی ایک معصوم شخص کو سزادینے کی غلطی سے بہتر ہے۔" (سنن اتسقی، جلد هشتم، ص 184) قرآن بھی ہر ملزم کو حق دیتا ہے کہ اسے سزا جائے۔ یہ بات قابل غور ہے کہ گو اللہ قادر مطلق جانتا ہے کہ جو کچھ امین فرشتوں نے ایک شخص کے اعمال نامہ میں اس کے اس دنیا کے اعمال کے بارے میں لکھا ہے، صحیح وغیر مخلوق ہے، پھر بھی ہم وہ کہ شخص کو سزا جائے گا اور اگر اسے

فرشتوں کے لکھے پر اعتراض ہے تو اللہ تعالیٰ شادوت طلب کرے گا، اس کے اپنے ہاتھوں، پیروں، آنکھوں اور کانوں سے۔ ملاحظہ ہو القرآن، آیات 13:17، 14:65:36، 16:22، 20:67، 23:21 اور 93:16۔ ان سنن سے، جن کا حوالہ پیرا 36، 41 میں دیا گیا ہے، معلوم ہوتا ہے کہ ملزم کا حق وضاحت و صفائی موجود ہے، جسے سلب نہیں کیا جا سکتے۔ لذا اس کے بعد ہی عدالت فیصلہ کر سکتی ہے کہ کسے گئے افاظ تہمت کی غرض سے تھے یا وہ بد خواہی اور گستاخی سے استعمال ہوئے تھے یا غیر ارادی طور پر منہ سے نکل گئے تھے۔

61۔ عبید اللہ بن رافع کی سند سے روایت ہے کہ انہوں نے حضرت علیؓ کو کہتے سننا:

”اللہ کے رسول ﷺ نے مجھے، زیرؓ اور مقدادؓ کو یہ کہہ کر بھیجا کہ ”جاؤ! یہاں تک کہ تم روضہ فالخ پہنچو۔ وہاں تمہیں ایک عورت ایک خط کے ساتھ ملے گی۔ اس خط کو حاصل کرلو۔“ چنانچہ ہم روانہ ہو گئے اور ہمارے گھوڑے پوری رفتار سے دوڑے، یہاں تک کہ ہم اروضہ پہنچے، اس نے کہا ”میرے پاس کوئی خط نہیں۔“ ہم نے دھمکی دی کہ ”خط نکالو ورنہ ہم تمہارے کپڑے اتار دیں گے۔“ اس پر اس نے وہ خط اپنی چوٹی سے نکال کر دیا۔ ہم خط اللہ کے رسول ﷺ کے پاس لے آئے۔ اس میں حاطب ابن ابی بیته کا ایک پیغام بعض کفار کے کے نام تھا، جس میں انبیاء اللہ کے رسول ﷺ کے بعض ارادوں کی اطلاع دی گئی تھی۔ تب اللہ کے رسول ﷺ نے فرمایا: ”حاطب! یہ کیا حرکت ہے؟“ حاطب نے جواب دیا: ”اے اللہ کے رسول ﷺ، میرے متعلق اپنا فیصلہ صادر کرنے میں عجلت نہ کیجئے۔ میں قریش سے قریبی تعلق رکھنے والا آدمی تھا، لیکن اس قبلہ سے نہ تھا۔ جب کہ آپ کے ساتھ دوسرے مهاجرین کے رشتہ دار کہ میں ہیں جو ان کے زیر کفالت افراد اور ان کی جائیداد کی حفاظت کریں گے، چنانچہ میں نے ان سے اپنے خونی رشتہ کی کمی کو ان کے ساتھ ایک مریانی سے پورا کرنا چاہا، تاکہ وہ میرے کفلوں کی حفاظت کمیں۔ میں نے یہ نہ تو کفر کی

وجہ سے کیا ہے، نہ ارتاداد کی بنا پر اور نہ کفر کو اسلام پر ترجیح دینے کے لیے۔ ”اللہ کے رسول ملکہ نے کہا: ”حااطب نے تمہیں حقیقت بتا دی ہے۔“ (بخاری، جلد چہارم، صفحات 154-155 حدیث 201)

62- ایک حنفی فقیہ علامہ محی الدین لکھتے ہیں:

”فقہاء کی رائے ہے کہ رسول پاک ملکہ کے معاملات میں حاکم یا برج کو موقع محل اور شام کا عام رویہ معاملہ کا فیصلہ کرنے سے پہلے دیکھنا چاہئے۔“ (احکام المرد، نعمان عبدالرزاق سرقی، ص 109)

63- ایک مشہور اور معروف ہندوستانی عالم مولانا احمد رضا خان برلوی اس سلسلہ میں لکھتے ہیں:

”کلمات کفر اور اس شخص کی نوعیت میں فرق ہے، جو ان الفاظ کا حوالہ دیتا ہے اور اس سے کافر ہو جاتا ہے۔“ (تمہید ایمان، ص 59)

وہ آگے چل کر فرماتے ہیں:

”لفظ راعنا کا استعمال اب تو ہیں نہیں، کیونکہ یہ آج کل تو ہیں رسول کے سیاق و سبق میں نہیں کہا جاتا۔“ (ختم نبوت، ص 71)

64- بیان کیا جاتا ہے کہ ایک یہودی عورت زینب بنت الحارث نے گوشت میں زہر ملا دیا اور رسول کریم ملکہ کو پیش کیا، جو بکرے کی دستی کا گوشت کھانا پسند فرماتے تھے۔ اس نے گوشت کے ساتھ تھے، اس میں سے کھایا لیکن جب رسول پاک ملکہ اور بشر بن براء نے، جو آپ ملکہ کے ساتھ تھے، اس میں سے کھایا لیکن جب رسول پاک ملکہ نے کھانا شروع کیا تو آپ نے محسوس فرمایا کہ یہ زہر آسود ہے، تو آپ ملکہ نے اسے تھوک دیا۔ پھر رسول پاک ملکہ نے اس یہودی عورت کو بلایا اور اس سے اس کے متعلق دریافت فرمایا۔ اس نے اس گوشت میں زہر ملانے کا اقبال کیا، پھر رسول پاک ملکہ نے اس سے دریافت کیا کہ اس نے ایسا کیوں کیا؟ اس نے جواب دیا کہ اگر آپ باو شاہ ہیں تو ہمیں آپ سے نجات مل جائے گی اور اگر آپ ایک نبی ہیں تو آپ کو کوئی نقصان نہ پہنچے گا۔ رسول پاک ملکہ نے اسے معاف فرمادیا۔ (اصفیہ الرسول از محمد ابن فرج، اردو ترجمہ، صفحات 189-190)

65- یہ بات بھی قابل غور ہے کہ اللہ تعالیٰ نے انبیاء میں کوئی امتیاز یا حیثیت کا

فرق نہیں رکھا حالانکہ اس نے ان میں سے بعض پر دوسروں کی نسبت زیادہ نعمتیں نازل فرمائیں۔ یہاں ہم حوالہ کے لئے قرآن پاک سے مندرجہ ذیل آیات پیش کرتے ہیں:

”ہم نے بعض پیغمبروں کو بعض سے بڑھ کر مرتبے دیئے اور ہم ہی نے داؤد کو زبور دی تھی۔“ (55:17)

”یہ رسول (جو ہماری طرف سے انسانوں کی ہدایت پر مامور ہوئے) ہم نے ان کو ایک دوسرے سے بڑھ چڑھ کر مرتبے عطا کیے ان میں سے ایسا تھا جس سے خدا خود ہم کلام ہوا، کسی کو اس نے دوسری پیشتوں سے بلند درجے دیئے اور روح القدس سے عیسیٰ کی مدد کی۔ اگر اللہ چاہتا تو ممکن نہ تھا کہ ان رسولوں کے بعد جو لوگ روشن نشانیاں دیکھے چکے تھے، وہ آپس میں لٹتے، مگر (اللہ کی مشیت یہ نہ تھی کہ وہ لوگوں کو جبرا اخلاف سے روکے، اس وجہ سے) انسوں نے باہم اختلاف کیا، پھر کوئی ایمان لایا اور کسی نے کفر کی راہ اختیار کی۔ ہاں اللہ چاہتا تو وہ ہرگز نہ لڑتے مگر اللہ جو چاہتا ہے کرتا ہے۔“ (253:2)

”مسلمانو! کوئی کہ ہم ایمان لائے اللہ پر اور اس ہدایت پر جو ہماری طرف نازل ہوئی اور جو ابراہیم، اسماعیل، اسحاق، یعقوب اور اولاد یعقوب کی طرف نازل ہوئی تھی اور جو موسیٰ، عیسیٰ اور دوسرے تمام پیغمبروں کو ان کے رب کی طرف سے دی گئی تھی، ہم ان کے درمیان تفریق نہیں کرتے اور ہم اللہ کے ماننے والے ہیں۔“ (136:2)

(اور آیات 285:2، 150:4 اور 152:4)

66۔ عملًا تمام فقهاء اور علماء نے اتفاق کیا کہ مندرجہ بالا آیات کے پیش نظر اور تمام پیغمبروں کے ہم مرتبہ ہونے کے سبب سے وہی سزاۓ موت، جو اور پر قرار دی گئی ہے، اس معاملہ میں بھی لاگو ہو گی جہاں کوئی شخص ان میں سے کسی کے متعلق بھی کوئی توہین آئیزبات کھتایا کسی طرح کی گستاخی کرتا ہے۔

67۔ مندرجہ بالا بحث کے پیش نظر ہماری رائے ہے کہ عمر قید کی مقابل سزا، جیسا کہ دفعہ 295۔ سی پاکستان ضابطہ تعزیرات میں مقرر ہے، احکامات اسلام سے متصادم ہے جو قرآن پاک اور سنت میں النَّافِعُ مُحَمَّدٌ میں سے مذف کردیئے

جائیں۔

68۔ ایک شق کا مزید اضافہ اس دفعہ میں کیا جائے، تاکہ وہی اعمال اور چیزیں جب دوسرے غیربروں کے متعلق کہی جائیں، وہ بھی اسی سزا کے مستوجب جرم بن جائے جو اور پر تجویز کی گئی ہے۔

69۔ اس حکم کی ایک نقل صدر پاکستان کو دستور کی آر نکل 203 و (3) کے تحت ارسال کی جائے، تاکہ قانون میں ترمیم کے اقدامات کیے جائیں اور اسے احکامات اسلامی کے مطابق بنایا جائے۔ اگر 30 اپریل 1991 تک ایسا نہیں کیا جائے تو یا "عمر قید" کے الفاظ سی تعزیرات پاکستان میں اس تاریخ سے غیر موثر ہو جائیں گے۔

حوالہ فیصلہ PLD-FSC-1991VolXLILL Page 10

## حوالی

1۔ پہلی شریعت بیش نمبر ایل 1984 میں دفعہ 295 اے تعزیرات پاکستان کو چیخنے کیا گیا تھا۔ جس میں توہین مذہب کی سزا دو سال مقرر تھی اور گستاخ رسول ﷺ کی سزا بھی بھی تھی۔ اس لئے مطالبہ کیا گیا تھا کہ توہین رسالت سزاۓ موت بطور حد مقرر کی جائے۔

2۔ مفہوم نے توہین مذہب کی سزا میں جو دو سال تھی از خود ترمیم نہیں کی۔ اصل واقعہ یہ ہے کہ جب قاضی عدالت نے پہلی درخواست توہین رسالت پر اپنا فیصلہ حفظ کر لیا تو درخواست گزار نے 295-سی کا مسودہ قانون تیار کیا جسے مرحومہ آپانثار فاطمہ ایم۔ این۔ اے نے قوی اس بیل میں پیش کیا لیکن اس وقت کے وزیر قانون خان اقبال احمد خان اور مذہبی جماعتوں کے اراکین اس بیل بھی اس بل کے حق میں نہیں تھے۔ جو بعد مشکل عمرقید پر راضی ہوئے۔ لیکن بعد میں انہیں عوام کے دباؤ پر عمرقید کے ساتھ سزاۓ موت کا اضافہ کرتا پڑا مگر عدالت کو اختیار دے دیا گیا کہ وہ ان دونوں سزاوں میں جو سزا بھی مناسب سمجھے توہین رسالت کے مجرم کو دے سکتی ہے۔ جس پر دوبارہ مقدمہ مذکورہ الصدر وفاقی شرعی عدالت میں دائر کیا گیا۔ جس میں مطالبہ کیا گیا کہ صدر مملکت اور حکومت پاکستان کو ہدایت کی جائے کہ وہ توہین رسالت کی سزا بطور حد صرف سزاۓ موت مقرر کریں۔ (مؤلف)

3۔ زیدؑ سے نہیں بلکہ اسامہ بن زیدؑ سے حضور ﷺ نے مشورہ طلب فرمایا تھا۔ (مؤلف)

4۔ عبد اللہ بن الی رافع، حضرت علیؓ کے کاتب (سیکرٹری) رہے ہیں۔ (مؤلف)

5۔ حزم و احتیاط کا تقاضا ہے کہ حضور ﷺ کی پارگاہ ادب میں اب بھی ”راعنا“ لفظ استعمال نہ کیا جائے۔ کیونکہ اس وقت بھی اس کے مخاطب اہل ایمان ہی تھے جو اس لفظ کے سواۓ ”تجہ فرمائیے“ کے کوئی اور معنی سوچ آئی نہیں سکتے تھے۔ حق بحانہ و تعالیٰ نے اہل ایمان کے لئے ”راعنا“ کا استعمال تلقیامت ممنوع قرار دیا ہے۔ صحابہ کرامؓ کے اذہان میں اس لفظ کا گستاخانہ مفہوم آئی نہیں سکتا تھا۔ اس کے باوجود انہیں بھی اس لفظ کے استعمال سے منع فرمادیا گیا۔ باس وجہ حضرت مولانا احمد رضا خان برطوی کی

رائے سے بعد ادب اختلاف ہے کہ لفظ راعنا کا استعمال اب تو ہیں نہیں رہا۔  
 6۔ جہاں تک رسالت کا تعلق ہے تفرق نہیں کی گئی لیکن جہاں انبیاء کرام علیہ السلام کی ایک دوسرے پر فضیلت کا تعلق ہے اس سے قرآن نے انکار نہیں کیا بلکہ تصدیق کی ہے اور احادیث سے بھی یہ ثابت ہے کہ حضور ختمی مرتبہ امام الانبیاء ہیں۔ (مولف)

7۔ فیصلہ کے صفحہ 361 پیرا 57 میں سوا یہ لکھا گیا ہے کہ مسیح "، حسان " اور حسن " کو سزا نہیں دی گئی جب کہ ان تینوں کو حد قذف کی سزا دی گئی تھی۔ (مولف)

# وفاقی شرعی عدالت اسلام آباد / لاہور 1/L/84

محمد اسماعیل قریشی سینئر ایڈ ووکیٹ پریم کورٹ پاکستان، لاہور

## نام

- (1) اسلامی جمصوریہ پاکستان بذریعہ جزل محمد فیاء الحق صدر حکومت پاکستان
- (2) صوبہ خجاب بذریعہ گورنر صوبہ خجاب
- (3) صوبہ سندھ بذریعہ گورنر صوبہ سندھ
- (4) صوبہ سرحد بذریعہ گورنر صوبہ سرحد
- (5) صوبہ بلوچستان بذریعہ گورنر صوبہ بلوچستان (مسئول علیم)

درخواست نری آر نیکل 203-ڈی آئین اسلامی جمصوریہ پاکستان (ترمیم شدہ برائے صدارتی حکم نمبر ۱ سال 1983ء) بایں نمط کہ تعزیرات پاکستان کے دفعات متعلقہ جرام تحریر مذہب و تنقیص نفوس قدیسہ کا قرآن و سنت کی روشنی میں جائزہ لیتے ہوئے فیصلہ صادر کیا جائے کہ وہ کس حد تک قرآن و سنت کے منافی ہیں تاکہ مسئول علیم اس کے مطابق قانون میں ترمیم و اضافہ کر سکیں۔ موجبات درخواست حسب ذیل ہیں:

### الف) 295۔۔۔ عمدۃ توہین مذہب:

”جو کوئی عدا اور بدنتی سے زبانی یا تحریری یا اعلانیہ طور پر پاکستانی شعبوں کے کسی طبقہ کے مذہبی جذبات کو محدود کرتے ہوئے مذہب یا مذہبی عقائد کی توہین کا مرعکب ہو وہ دو سال تک سزا یا سزاۓ جرمائی یا دونوں سزاوں کا مستوجب ہو گا۔“

### (ب) دفعہ 295 الف۔۔۔ ذوات قدسی کی توہین:

”جو کوئی تحریری یا تقریری یا علامیہ یا اشارتاً یا کنایتاً یا بالواسطہ یا بلا واسطہ ”امهات المؤمنین“ میں سے کسی ”ام المؤمنین“ یا کسی ”اہل بیت“ یا خلفائے راشدین میں سے کسی خلیفہ راشد یا ”اصحاب رسول ﷺ“ کی بے حرمتی کرے، ان پر طعنہ زدنی یا بہتان تراشی کرے اسے تین سال عک قید کی سزا یا سزاۓ تازیاہ دی جائے گی یا وہ ان دونوں

سزاوں کا مستوجب ہو گا۔"

2- یہ کہ دفعہ 295 الف تغیرات پاکستان میں حسب ذیل وجوہ کی بنا پر قرآن و سنت کے منافی ہے:

(الف) یہ کہ اسلام میں حق تعالیٰ کی توحید، عظمت اور کبریائی کے ساتھ "ناموس رسالت" کا عقیدہ بھی ہر مسلمان کا جزو ایمان ہے اور جو کوئی اس عقیدہ کو نہیں پہنچا کر ذات حق کی تنقیص یا توہین رسالت کا ارتکاب کرے، اس کی سزا قرآن اور سنت کی رو سے سزاۓ موت ہے۔ اس لئے دفعہ 295 الف مذکور میں اس کی جو دو سال یا جرمانہ کی سزا رکھی گئی ہے، وہ صریحاً قرآن اور سنت کی مقرر کردہ سزا کے خلاف ہے۔

اس سلسلہ میں قرآن کی متعلقہ آیات درج ذیل ہیں:

ان الذين يوذون الله و رسوله لعنهم الله في الدنيا  
والآخرة واعذلهم عذاباً مهيناً (سورة الحزاب: 57)

ترجمہ: "بلاشبہ جو لوگ اللہ اور اس کے رسول کو افیت دیتے ہیں  
ان پر دنیا اور آخرت میں اللہ کی طرف سے پھٹکار ہے اور ان کے لئے  
رسوا کن عذاب میا کر دیا گیا ہے۔"

جرائم کی سزا یا دو سال کی سزاۓ قید "رسوا کن عذاب" کی تعریف میں نہیں  
آتے، حالانکہ ان سے معمولی جرائم کی سزا میں نسبتاً زیادہ سمجھیں ہیں۔ دنیا میں تعذیب  
(Punishment) کا اجراء (Execution) ریاست یا انتظامیہ کے ذریعہ سے ہو گا۔

(ب) اللہ اور اس کے رسول کی مخالفت کرنے والوں کے خلاف سورہ انفال میں  
قتل کا حکم دیا گیا ہے:

ذلك بانهم شاقوا الله و رسوله و من يشاقق الله و  
رسوله فان الله شديد العقاب (سورة انفال: 13)

ترجمہ: "یہ (حکم قتل) اس لئے دیا گیا ہے کہ انسوں نے اللہ اور  
اس کے رسول کی مخالفت کی اور جو اللہ اور اس کے رسول کی مخالفت  
کرتا ہے تو بلاشبہ اللہ اس کے لئے نہایت سخت گیر ہے۔"

(ج) ایمان لانے کا اقرار کرنے کے بعد اللہ، اس کے رسول اور آیات الی سے  
استہراء کرنے والوں کو قرآن نے کافر قرار دیا ہے کیونکہ ان کی یہ حرکت ارتاد کفر ہے

اور مرتد کی سزا اسلام میں سزا نے موت ہے جس پر ساری امت مسلمہ کا اجماع ہے۔

ولشن سالتهم ليقولن انما كنانخوص و نلعي قل ابا الله  
و آياته و رسوله كنتم تستهزئون لا تعذر و اقد كفرتم بعد  
ایمانکم ان نعف عن طائفته منکم نعذب طائفته بانهم  
کانون مجرمین ۰ (سورہ توبہ 66:65)

ترجمہ: ”اور اگر تم ان لوگوں سے پوچھو (الیکی یا تیسی کیوں کرتے ہو؟“ تو یہ ضرور جواب میں کہیں گے ”ہم نے تو یونہی جی بملانے کو ایک بات چھیر دی تھی اور ہنسی مذاق کرتے تھے“ تم (ان سے) کہو ”کیا تم اللہ کے ساتھ اس کی آتوں کے ساتھ اور اس کے رسول کے ساتھ ہنسی مذاق کرتے ہو؟“

ہمانے نہ ہنا! حقیقت یہ ہے کہ تم نے ایمان کے اقرار کے بعد پھر کفر کیا۔ اگر ہم تم میں سے ایک گروہ کو معاف بھی کر دیں تاہم ایک گروہ کو ضرور عذاب دیں گے اس لئے کہ (اصل میں) وہی مجرم تھے۔“

**فرمان رسول ﷺ:**

من بدل دینہ فاقتلوه ”جو اپنے دین کو تبدیل کرے اسے قتل کر دیا جائے۔“

**عمل صحابہ:**

**قتل مرتد:**

جب آنحضرت ﷺ نے حضرت معاذ بن جبلؓ کو یمن کا گورنر بنا کر بھیجا تو اس وقت وہاں حضور ابو موسیٰ اشعری بطور گورنر کام کر رہے تھے۔ جب ایک یہودی جو مسلمان ہو کر پھر یہودی ہو گیا تھا، آپ کے سامنے آیا تو آپ نے اس وقت تک سواری سے اترنے سے انکار کر دیا جب تک کہ اس مرتد کی گردن نہ اڑادی جائے۔ چنانچہ آپ کے حکم کی تعییل کی گئی۔

3۔ (الف) توہین رسالت کے جرم کی سزا قرآن اور سنت کی رو سے سزا نے موت ہے۔ اس سلسلہ میں مندرجہ ذیل آیات و احادیث پیش ہیں:

[marfat.com](http://marfat.com)

Marfat.com

(ا) حضور رسالت آب ﷺ کے ادب و احترام اور حکم کے بارے میں قرآن کا  
یہ واضح حکم موجود ہے:

يَا اِيَّهَا الَّذِينَ اَمْنُوا لَا تَرْفَعُوا اصواتَكُمْ فَوْقَ صوتِ النَّبِيِّ  
وَلَا تَجْهَرُوا لَهُ بِالْقَرْلِ كَجَهْرٍ بَعْضُكُمْ لِبَعْضٍ اَنْ تُحْبِطُ  
اَعْمَالَكُمْ وَإِنْتُمْ لَا تَشْعُرُونَ

ترجمہ: ”اے اہل ایمان! اپنی آواز کو پیغمبر کی آواز سے بلند نہ کرو  
اور نہ ہی ان سے اوپنجی آواز سے بات کیا کرو جس طرح تم آپس میں  
ایک دوسرے سے کرتے ہو کیسیں ایسا نہ ہو کہ تمہارا کیا کرایا سب  
غارت ہو جائے اور تمہیں خبر بھی نہ ہو۔“

تفیریز سورہ الحجرات کی آیت لا ترفعوا اصواتکم کی تفسیر کرتے ہوئے صاحب  
”الجامع الاحکام القرآن“ لکھتے ہیں۔

لیس الغرض برفع الصوت والجهر ما يقصد به  
الاستخفاف ولا استهانة لأن ذلك الكفر (والمحاطبون  
مشومنون)

”اس آیت میں جس بلند آواز سے منع کیا گیا ہے وہ ایسی آواز  
نہیں جس کا مقصد آنحضرت ﷺ کا استخفاف و اہانت ہو کیونکہ اسی بلند  
آوازی تو کفر ہے۔“

ملاحظہ ہو الجامع الاحکام القرآن طبع مصر 1967ء، مصنف ابو عبد اللہ محمد بن احمد  
القرطبی۔

(ب) اسی سورہ الحجرات کی اگلی آیت لا تجھروا لہ بالقول کی تفسیر کرتے ہوئے  
صاحب روح المعانی لکھتے ہیں:

”یہ مسلمہ قاعدہ ہے کہ آنحضرت کو کسی قول و فعل کے ذریعہ تکلیف پہنچانا کفر ہے  
جس سے انسان کے تمام اعمال غارت ہو جاتے ہیں۔ لہذا ایسے اعمال سے بھی منع فرمایا گیا  
جس سے آپ کو اذیت پہنچانا کا احتمال ہو۔۔۔ اور اس پر تمام ائمہ کا اجماع ہے کہ جو  
فhus بھی ایذائے رسول کا مرتكب ہو وہ واجب القتل ہے اور اس کی معافی اور توبہ قبل  
قول نہیں۔“

(ملاحظہ ہو روح المطانی: 18، 136، 137، طبع مصر 1301 ہجری)

(ج) یہودیت اختیار کرنے والوں میں سے وہ لوگ جو شرارت  
ذو معنی الفاظ استعمال کرتے تھے ان کے لئے یہ سخت و عیید نازل ہوئی۔

من الذين هادوا يحرفون الكلم عن مواضعه ويقولون  
سمعنا و عصينا واسمع غير مسمع و راعنا ليما بالستهم  
وطعنا في الدين ولو انهم قالوا سمعنا و اطعنا واسمع و  
انظرنا لكان خير لهم و اقوم ولكن لعنهم الله بکفرهم فلا  
يؤمنون الا قليلا (سورة نساء: 46)

”اے چیخبرادہ لوگ جنہوں نے یہودیت اختیار کی، ان میں سے  
کچھ ایسے ہیں جو لفظوں کو ان کی اصلی جگہ سے پھیر دیا کرتے ہیں اور  
(جب تم سے ملتے ہیں) تو اس خیال سے کہ دین حق کے خلاف طعن و  
تشقیع کریں زبان مردود کر لفظوں کو بگاڑ دیتے ہیں۔ (چنانچہ) کہتے  
ہیں سمعنا و عصينا اور واسمع غير مسمع اور راعنا اگر یہ لوگ  
(راست بازی سے محروم نہ ہوتے اور شرارت آمیز لفظوں کی جگہ  
سمعا و اطعنا اور واسمع اور انظرنا کہتے تو یہ ان کے حق میں بہتر تھا  
اور در عکیل کی بات تھی لیکن حقیقت یہ ہے کہ ان کے کفر کی وجہ سے  
ان پر اللہ کی پھٹکار پڑ جکی ہے۔ پس ایک چھوٹے سے گروہ کے سوا  
سب ایمان سے محروم رہیں گے۔“

### حدیث:

جب حضرت سعد بن معاذؓ کو معلوم ہوا کہ یہودی لفظ راعنا کا لفظ پارگاہ رسالت  
میں بطور طعن و تشقیع استعمال کرتے ہیں (جس کے ایک معنی تو ”ہماری طرف التفات  
بکھرے“ کے علاوہ یہ بھی ہیں ”اے ہمارے چہ دا ہے“ تو آپؓ نے یہودیوں سے کہا:  
”تم پر اللہ کی پھٹکار ہو آئندہ سے اگر میں نے تم میں سے کسی کو لفظ راعنا کہتے  
ہوئے سن تو اس کی گردن مار دوں گے“ (ملاحظہ ہو الجامع الاحکام القرآن 2: 57 طبع مصر  
(1967ء))

جصاص بھی اس آیت کی تفسیر کرتے ہوئے بتلاتے ہیں:

”یہ آیت اس بات پر دلالت کرتی ہے کہ ہر وہ لفظ جس میں معنی خیر و شردونوں کا اختال ہو اس لفظ کا استعمال اس وقت تک درست نہیں جب تک کہ اس کے ساتھ کوئی اسکی قید نہ لگائی جائے جس سے خیر کا پھلو نہیاں ہو۔“

(ملاحظہ ہوا حکام القرآن 66/67 طبع مصر 1347 مجری)

(ر) سورہ نور میں پیغمبر کے حضور آداب گفتگو کی تعلیم دیتے ہوئے حکم دیا گیا:

لَا تجعلو دعا الرسول بینکم كدعاء بعضكم ببعضا

(سورہ نور: 64)

ترجمہ: ”تم لوگ اپنے درمیان رسول کو بلا نے کو آپس میں ایک دوسرے کا سابلانا نہ سمجھو بیٹھو۔“

تفسیر: مسلمانو! تم پر واجب ہے کہ تم پیغمبر کی عزت و حکمیم، تعظیم و توقیر کرو۔ آپ کے حفظ مراتب کا خیال رکھو اور آپ کی موجودگی میں اپنی آوازوں کو پست رکھو اور آپ کو نبی اور رسول اللہ جیسے الفاظ سے مخاطب کرو۔“

(ر) سورہ توبہ میں ایسے لوگوں کو جو اللہ کے رسول کو افیت دیتے ہیں، وردناک عذاب کی خبر دی گئی۔ چنانچہ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

وَمِنْهُمُ الَّذِينَ يَوْذُونَ النَّبِيَّ وَيَقُولُونَ هُوَ اذْنُ قُلْ اذْنُ خَيْرٍ  
لَكُمْ يوْمَنِ بِاللَّهِ وَ يوْمَنِ الْمُؤْمِنِينَ وَ رَحْمَةُ الَّذِينَ امْنَوْا  
مِنْكُمْ وَ الَّذِينَ يَوْذُونَ رَسُولَ اللَّهِ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ۝ يَحْلِفُونَ  
بِاللَّهِ لَكُمْ لَيْرَضُوكُمْ وَاللَّهُ وَرَسُولُهُ أَحْقَانْ يَرْضُوهُ إِنْ كَانُوا  
مُؤْمِنِينَ (سورہ توبہ: 61:62)

اور ان ہی (منافقوں) میں (وہ لوگ بھی) ہیں جو اللہ کے نبی کو (اپنی بدگوئی سے) اذیت پہنچانا چاہتے ہیں اور کہتے ہیں یہ شخص تو بہت سختے والا (یعنی کان کا کچا ہے۔ اے پیغمبر! تم کو ہاں وہ بہت سختے والا ہے مگر تمہاری بہتری کے لئے وہ اللہ پر یقین رکھتا ہے اور وہ مومنوں کی بات پر بھی یقین رکھتا ہے۔ (جن کی سچائی ہر طرح کے امتحانوں میں پڑ کر کھری ثابت ہو چکی ہے) اور وہ ان کے لئے سرتاسر رحمت ہے جو تم میں سے ایمان

لائے ہیں اور جو اللہ کے رسول کو آزار پہنچانا چاہتے ہیں تو انہیں سمجھ لیتا  
چاہئے کہ ان کے لئے عذاب ہے، دردناک عذاب!

(مسلمانو!) یہ تمہارے سامنے اللہ کی تسلیم کھاتے ہیں تاکہ تمہیں  
راضی کر لیں حالانکہ اگر یہ واقعی مومن ہوتے تو سمجھتے کہ اللہ اور اس  
کا رسول اس بات کا زیادہ حقدار ہے کہ اسے راضی رکھیں۔“

(ذ) سورہ نساء میں ایمان اور کفر کا فرق واضح کرتے ہوئے بتایا گیا کہ پیغمبر حق کی ہر  
بات کے آگے سر تسلیم خم کرنا ہی میں ایمان ہے اور اس کے خلاف اپنے دل میں کسی قسم  
کی تہجی محسوس کرنا صریحاً کفر ہے۔ چنانچہ فرمان الہی ہے:

فلا و ربک لا یومنون حتیٰ يحکموا فیما شجرا بینهم ثم  
لَا يحدوا فی انفسهم حرجاً ممّا قضیت و یسلموا تسليماً

(سورہ نساء: 64)

ترجمہ: ”(پس اے مگر تمہارے رب کی قسم یہ کبھی بھی مومن  
نہیں ہو سکتے جب تک کہ اپنے باہمی اختلافات میں تم کو یہ اپنا حکم نہ بنا  
لیں اور پھر جو کچھ بھی فیصلہ کرو اس پر اپنے دلوں میں کوئی تہجی محسوس  
نہ کریں بلکہ اسے سر بر تسلیم کر لیں۔“

### شان نزول:

سورہ نساء کی متذکرہ صدر آیت مبرکہ کے شان نزول کے بارے میں حضرت  
عبداللہ ابن عباسؓ سے روایت ہے کہ ایک مسلمان اور ایک یہودی کے درمیان کسی  
معاملہ پر تازعہ ہو گیا۔ دونوں اس سلسلہ میں آپ کی خدمت اقدس میں حاضر ہوئے  
آپ نے فیصلہ یہودی کے حق میں صادر فرمایا۔ جس سے دوسرا فريق راضی نہ ہوا اور اس  
کے اصرار پر یہ دونوں معاملہ کو لے کر از سر نو فیصلہ کے لئے حضرت عمرؓ کے پاس پہنچے (جو  
ان دونوں آنحضرت ملکہؑ کے حکم سے مدینہ منورہ کے تازعات اور خصومات کا فیصلہ کیا  
کرتے اور مرکز میں رئیس القضاۃ (Chief Justice) تھے۔ آپ نے دونوں سے روئیداد  
مقدمہ سنی اور جب آپ کو علم ہوا کہ آنحضرت ملکہؑ اس بارے میں یہودی کے حق میں  
فیصلہ صادر فرمائچے ہیں تو آپ نے خود اس منافق سے اس کی تصدیق کر لی تو اسی وقت

تکوار سے اس منافق کا سر قلم کر دیا۔  
ملاحظہ ہو تفسیر روح المعانی جلد پنجم، صفحہ 67، مطبوعہ بیروت۔  
اس کے بعد آپ نے فرمایا:

هكذا اقضى لمن لم يرض بقضاء الله ورسوله  
”اور جو اللہ اور اس کے رسول کے فیصلہ سے راضی نہ ہو اس  
کے لئے یہی فیصلہ ہے جو میں نے کیا ہے۔“

مقتول کے ورثاء نے حضور رسالت مآب ﷺ کی عدالت میں حضرت عمرؓ کے  
خلاف قتل کا دعویٰ کر دیا جس پر سورہ نساء کی یہ آیہ مبارکہ نازل ہوئی اور آنحضرت ﷺ  
نے حضرت عمرؓ کو ”فاروق“ کے خطاب سے سرفراز فرمایا۔ (ملاحظہ ہو تفسیر مولانا شیراحمد  
علیانی، صفحہ 114)

حضرت عمرؓ کے اس فیصلہ سے یہ صاف ظاہر ہو گیا کہ آپ کے فیصلہ کو تسلیم نہ  
کرنا بھی تو ہیں اور گستاخی کا موجب ہے جس کا مرتكب واجب القتل ہے اور اس کی  
تمدید سورہ نساء کی اس آیہ مبارکہ نے کر دی۔

### احکام الحدیث:

#### (الف) حدیث قولی ——

”ایک شخص نے حضور علیہ السلام کی مکذیب کی۔ آنحضرت ﷺ نے حضرت علیؓ  
اور حضرت زبیرؓ کو اس طرف روانہ کیا اور فرمایا اگر وہ تم کو مل جائے تو اسے قتل کر دو۔“  
(حوالہ سید ابن جبیر حدیث نمبر 9707 صفحہ 308 المصنف عبدالرزاق)

(ب) حضرت عبد اللہ ابن عباسؓ سے روایت ہے کہ ایک نایبنا صحابی تھے جن کی  
کنیز حضور علیہ السلام کی شان میں گستاخی کیا کرتی تھی اور منع کرنے پر بھی وہ اس سے باز  
نہ آتی تھی۔ ایک رات اس نے آنحضرت ﷺ کی شان اتدس میں بے حد گستاخی کی تو  
نایبنا صحابی نے اسے خنجر گھونپ کر ہلاک کر دیا۔ جب اس قتل کی خبر آپ تک پہنچی تو آپ  
نے دریافت فرمایا کہ اس کا خون کس نے کیا؟ اس پر وہ صحابی آپ کی خدمت میں کانپتے  
ہوئے پہنچے اور عرض کیا یا رسول اللہ ﷺ! وہ عورت میری رفیق حیات تھی اور اس کے  
بطن سے میرے دو بچے بھی ہیں اور وہ میری خدمت بھی کیا کرتی تھی لیکن اس نے آپ

کی شان میں گستاخی کی اس لئے میں نے خبر سے اس کا کام تمام کر دیا۔ اس پر حضور ﷺ نے ارشاد فرمایا:

الاشهدوا ان دمها هدر

”تم سب گواہ رہو کے اس عورت کا خون ضائع ہو گیا یعنی اس کے خون کا بدلہ نہیں لیا جائے گا۔“ (المصنف: عبدالرزاق)

(ج) فرمایا امیر المؤمنین حضرت علیؑ نے کہ ایک یہودی عورت حضور علیہ السلام کو گانیاں دیا کرتی تھی۔ ایک شخص نے ہمیشہ کے لئے اس کا منہ بند کر دیا۔ (یعنی مار دیا گیا) آنحضرت ﷺ نے اس کا خون باطل قرار دیا۔ (اس کے خون کا بدلہ قصاص یا دست کی صورت میں نہیں دلوایا گیا)۔ (سنن ابو داؤد - ۶۲)

(د) ایک شاعر جو حضور کو اپنے کلام کے ذریعہ ہدف طعن و تشنیع ہاتا تھا سے قتل کر دیا گیا (کتاب البخاری، باب المذاہی، صفحہ ۵۷۶-۵۷۷)

(ر) حضرت ابو بزرہ سے روایت ہے۔ فرماتے ہیں (میں امیر المؤمنین حضرت ابو بکرؓ کے پاس موجود تھا۔ آپ ایک شخص پر ناراض ہوئے اور اسے خست کہا میں نے عرض کیا اے خلیفہ رسول اگر اجازت ہو تو میں اس (گستاخ) کی گردن اڑا دوں۔ یہ سن کر آپ کا غصہ فرو ہو گیا اور آپ انہ کر اندر چلے گئے۔ پھر آپ نے مجھ (ابو بزرہ) کو اندر بلا بھیجا اور پوچھا تم نے کیا کہا تھا؟ میں نے جواب دیا اگر اجازت ہو تو اس کی گردن مار دوں۔ اس پر آپ نے پوچھا اگر میں اجازت دتا تو کیا تم ایسا کر گزرتے؟ میں نے جواب دیا ہاں۔ اس پر آپ نے فرمایا: خدا کی قسم یہ مرتبہ محمد رسول اللہ ﷺ کے بعد کسی اور شخص کو حاصل نہیں (کہ اس سے گستاخی کرنے والے کو قتل کر دیا جائے)۔ (سنن ابو داؤد۔ الحلال ابن حزم۔ ۱ جمع البخاری)

عمل صحابہ:

(الف) روایت ہے کہ حضرت عباسؓ نے اپنے ایک غلام کو جو گستاخ رسول تھا، قتل کر دیا۔ (حدیث 9704 صفحہ 307 جلد نمبر 5) (المصنف۔ امام عبدالرزاق)

(ب) ابن دہب نے حضرت عبداللہ ابن عمرؓ سے روایت کی ہے کہ ایک راہب نے حضور علیہ السلام کی شان میں گستاخی کی۔ جبکہ اس کا تذکرہ جناب ابن عمرؓ کے سامنے

کیا گیا تو آپ نے فرمایا کہ سامعین نے اس کو زندہ کیوں چھوڑ دیا؟ (کتاب الشفاء، صفحہ 449، جلد دوم، مصنف قاضی عیاض، مکتبہ نبویہ لاہور)

**فتاویٰ امام مالک:**

ابن قاسم سے روایت ہے کہ امام مالک<sup>رض</sup> سے ایک نصرانی کے بارے میں فتویٰ طلب کیا گیا کہ اس دریدہ دہن نے حضور ﷺ کی شان میں گستاخی کی ہے، اس کو کیا سزا دی جائے۔ جس پر امام مالک<sup>رض</sup> نے فتویٰ دیا کہ اس کی گردان اڑادی جائے۔ (کتاب الشفاء مذکورہ الصدر، صفحہ 452)

**فتاویٰ امام ابن تیمیہ:**

امام ابن تیمیہ<sup>رحمۃ اللہ علیہ</sup> نے اپنی معرکہ الاراء تصنیف "الصارم المسلط علی شاتم الرسول" میں فتویٰ دیا ہے کہ شاتم الرسوم واجب القتل ہے اور اس کی توبہ اور معافی قابل قبول نہیں۔

دفعہ 298 الف تعزیرات پاکستان بھی قرآن اور سنت سے ہم آہنگ نہیں دفعہ مذکور درج ذیل ہے۔

**دفعہ 298 الف 4۔۔۔ ذوات قدسی کی توبہن و اہانت:**

"جو کوئی تحریری یا تقریری یا اعلانیہ یا اشارتاً یا کنایتاً بالواسطہ یا بلا واسطہ اہمات المؤمنین میں سے کسی ام المؤمنین یا کسی اہل بیت یا خلفائے راشدین میں سے کسی خلیفہ راشد یا اصحاب رسول کرم ﷺ کی بے حرمتی کرے ان پر طعنہ زنی یا بہتان تراشی کرے اسے تین سال تک کی قید کی سزا یا سزاۓ تازیانہ دی جائے گی یا وہ ان دونوں سزاوں کا مستوجب ہو گک"

1 - یہ کہ دفعہ 298 الف مذکور کی رو سے ذوات قدسی (Holy Personages) میں صرف اہمات المؤمنین، اہل بیت، خلفائے راشدین اور صحابہ کرام شامل ہیں جن کی بزرگی اور تقدیس مسلمہ اور شک و شبہ سے بالاتر ہے لیکن اس عظمت و تقدیس کی اصل وجہ حضور ختنی مرتبت ﷺ کی ذات القدس سے ان کی نسبت ہے۔ اس لیے آنحضرت ﷺ کا نام نامی ذوات قدسی (Holy Personages) میں سرفراست ہونا چاہئے تھا۔

قرآن مجید نے گردہ قدوسین میں سب سے پہلے انبیاء کرام کا ذکر کیا۔ چنانچہ سورہ نساء میں فرمایا:

وَمَنْ يَطِعُ اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَإِنَّكُمْ مَعَ الظَّانِينَ إِنَّمَا أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مِنَ النَّبِيِّينَ وَالصَّدِيقِينَ وَالشَّهِداءَ وَالصَّالِحِينَ وَ حَسَنَ أَوْ لَثَكَ رَفِيقًا (سورہ نساء: 69)

ترجمہ: اور جو اللہ اور اس کے رسول کی اطاعت کرے گا وہ ان لوگوں کے ساتھ ہو گا جن پر اللہ نے انعام فرمایا یعنی انبیاء اور صدیقین، شہدا اور صالحین اور کیسے اچھے ہیں یہ رفق جو کسی کو میر آئیں۔“

2۔ یہ کہ دفعہ 298 الف کی رو سے مذکور الصدر پاکباز ہستیوں کی توجیہ و اہانت بے ادبی اور گستاخی کو قابل تعزیر جرم قرار دیا گیا لیکن خود اس مقدس ترین ہستی جن سے نسبت کی وجہ سے انہیں یہ مرتبہ تقدیس حاصل ہوا کی جناب میں گستاخی، اہانت، توجیہ و تنقیص جیسے سمجھیں اور ناقابل معافی جرم کے بارے میں کوئی سزا تجویز نہیں کی گئی جو اصل کو چھوڑ کر فروع کے اتحادیت کو قانونی شکل دینے کے مترادف ہے لہذا قرآن اور سنت کے احکام کے منافی ہے کیونکہ قرآن اور سنت کے احکام مذکور الصدر کی روشنی میں توجیہ رسالت کے جرم کی سزا بطور حد کے سزاۓ موت مقرر ہے۔

علاوہ اذیں اسلامی نظریاتی کو نسل نے بھی توجیہ رسالت اور ارتداد کی سزا، سزاۓ موت مقرر کرنے کی سفارش کر دی ہے۔

بحالات بالا استدعا ہے دفعات 295 الف اور 298 الف تعزیرات پاکستان کا قرآن و سنت کی روشنی میں جائزہ لے کر فیصلہ صادر فرمایا جائے کہ توجیہ مذہب کی مقرر کردہ سزا قرآن و سنت کے منافی ہے لہذا توجیہ رسالت اور توجیہ مذہب کے جرائم کی سزا قرآن و سنت کی رو سے سزاۓ موت قرار دی جائے۔

محمد اسماعیل قریشی

سینٹر ایڈوکیٹ سپریم کورٹ و کونیز

دولڈ ایسوی ایشن آف مسلم چیورسٹس (پاکستان)

4۔ مرنگ روڈ لاہور

میشنرو کو نسل

[marfat.com](http://marfat.com)

Marfat.com

## تصدیق:

شریعت پیش ہذا پہلی دفعہ دائر کی جا رہی ہے۔ اس سے قبل ان دفعات متذکرہ پیش کو چیخ نہیں کیا گیا۔ گزارش ہے کہ شریعت پیش ہذا کی ساعت لاہور میں کی جائے۔ کیونکہ تمام مکاتب فکر کے علماء جنہوں نے اس پر دستخط کئے ہیں لاہور میں موجود ہیں۔

محمد اسماعیل قریشی

## حوالہ جات شریعت پیش:

(1) القرآن الحکیم

(2) کتاب احادیث

(الف) سنن ابی داؤد 2-6 (طبع کانپور)

(3) تفاسیر

(الف) روح المعانی 8:173-174 طبع مصر 130 جرجی

(ب) احکام القرآن 1:66 طبع مصر 1347 جرجی

(ج) تفسیر مظہری 9:41 طبع ندوہ المصنفین دہلی

(د) الصارم المسلول علی شاتم الرسول: امام ابن تیمیہ

(ر) کتاب الشفاء، صفحہ 449، جلد دوم، قاضی عیاض اندلسی

(4) آئین اسلامی جمہوریہ پاکستان

(5) تعزیرات پاکستان

اسائے گرامی فاضل وکلاء اور علماء حضرات جنہوں نے درخواست گزار کو پیروی مقدمہ کے لیے اختیارات تفویض کئے۔

(1) ڈاکٹر ظفر علی راجہ سیکرٹری جنرل

ورلڈ ایوسی ایشن آف مسلم چیورنس

(3) شیخ غیاث محمد سینٹرائیڈ وکیٹ و

سابق ائمہ جنرل پاکستان

(5) بی زینہ کیکاؤس سابق نجج پریم

کورٹ

صدر ورلڈ اسلامک مشن

- (7) ایم ایم ظفر سینٹر ائڈ ووکیٹ پریم  
کورٹ
- (8) مولانا جمل خان مرکزی ہائی ہب صدر  
امیر جمیعت علماء اسلام پاکستان
- (9) جماں گیر اے جھوجہ ائڈ ووکیٹ پریم  
کورٹ لاہور
- (10) علامہ احسان الہی ظہیر صدر جمیعت  
اہل حدیث پاکستان
- (11) ڈاکٹر بابر عزیز ائڈ ووکیٹ ہائی کورٹ
- (12) مولانا محمد مالک کاندھلوی ممبر دفاقتی  
مجلس شوریٰ پاکستان، لاہور
- (13) بشیر الدین احمد خان سابق چیف  
جسٹس پشاور ہائی کورٹ
- (14) گزار احمد مظاہری صدر جمیعت  
اتحاد العلماء پاکستان
- (15) پروفیسر ابوالاعجاز قادری ائڈ ووکیٹ
- (16) مولانا سید محمد عبدالقادر آزاد  
خطیب بادشاہی مسجد، جنر میں مجلس  
علماء پاکستان
- (17) شیخ مقبول احمد سینٹر ائڈ ووکیٹ  
پریم کورٹ
- (18) ملک محمد اکبر ساقی جزل سیکرٹری  
ورلڈ اسلامک منش
- (19) خواجہ محمد اصغر ائڈ ووکیٹ پریم  
کورٹ لاہور
- (20) سید اعجاز شاہ فناں سیکرٹری  
جماعت العلماء پاکستان
- (21) ایم رشت بٹ ہار ایٹ لاء  
ایڈ ووکیٹ پریم کورٹ
- (22) حامد خان ائڈ ووکیٹ پریم کورٹ
- (23) عابد نواز ائڈ ووکیٹ آن ریکارڈ  
پریم کورٹ
- (24) سردار ایم ایم لوڈ گی ائڈ ووکیٹ
- (25) خادم حجی الدین ائڈ ووکیٹ
- (26) بشیر احمد علوی ائڈ ووکیٹ
- (27) سردار محمد خورشید ائڈ ووکیٹ
- (28) ایم لطیف ائڈ ووکیٹ
- (29) محمد ارشد خان ائڈ ووکیٹ
- (30) بدر الدین قادری ائڈ ووکیٹ پریم  
کورٹ پروفیسر لاء کالج
- (31) عبد اللہ زادہ ائڈ ووکیٹ
- (32) ملک الطاف سکندر ائڈ ووکیٹ  
پریم کورٹ

|                                      |                                     |
|--------------------------------------|-------------------------------------|
| (34) رشید مرتضی قریشی ایڈوکیٹ پریم   | (33) ریاض علی عباسی ایڈوکیٹ پریم    |
| پریم کورٹ                            | کورٹ                                |
| (36) غلام سرور چودہری ایڈوکیٹ پریم   | (35) رانا طارق ایڈوکیٹ ہائی کورٹ    |
| پریم کورٹ                            |                                     |
| (38) محمد اشرف ایڈوکیٹ پریم          | (37) گلزار حسن ایڈوکیٹ آن ریکارڈ    |
| کورٹ                                 | پریم کورٹ                           |
| (40) سید فاروق حسن نقوی ایڈوکیٹ پریم | (39) منور احمد وزیر ایڈوکیٹ         |
| پریم کورٹ                            |                                     |
| (42) ایم ایم ناظم ایڈوکیٹ پریم       | (41) سید توقیر اللہ شاہ ایڈوکیٹ     |
| کورٹ                                 |                                     |
| (44) محمد اسحاق ایڈوکیٹ پریم         | (43) سردار محبت علی ڈوگر ایڈوکیٹ    |
| کورٹ لاہور                           |                                     |
| (46) محمد وحید اختر ایڈوکیٹ ہائی     | (45) ضیاء اللہ خان ذکی ایڈوکیٹ      |
| کورٹ                                 |                                     |
| (48) ضیر احمد خان ایڈوکیٹ پریم       | (47) ولایت عمر چودھری ایڈوکیٹ       |
| کورٹ                                 |                                     |
| (50) محمد ناصر علی خان ایڈوکیٹ پریم  | (49) بشیر احمد ایڈوکیٹ              |
| کورٹ لاہور                           |                                     |
| (52) نظام الدین نعماں ایڈوکیٹ ہائی   | (51) عبد الحق خان ایڈوکیٹ           |
| کورٹ                                 |                                     |
| (54) ملک وقار سلیم ایڈوکیٹ ہائی      | (53) بشر اقبال علوی ایڈوکیٹ         |
| کورٹ                                 |                                     |
| (56) مشتاق چودہری ایڈوکیٹ پریم       | (55) چودہری اعجاز احمد ایڈوکیٹ پریم |
| کورٹ                                 | کورٹ                                |
| (58) بشیراے مجاہد ایڈوکیٹ پریم       | (57) میاں نذری اختر ایڈوکیٹ پریم و  |
| کورٹ سیکرٹری لاہور ہائی کورٹ بار     | ہائی کورٹ                           |

|                                                                       |                                                     |
|-----------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------|
| ایسوی ایشن                                                            |                                                     |
| (60) محمد فقی عارف ایڈوکیٹ ہائی کورٹ                                  | (59) سید محمد جلال الدین خلد ایڈوکیٹ ہائی کورٹ      |
| (62) ارشاد احمد قریشی ایڈوکیٹ پریم کورٹ                               | (61) رانا عبدالرحیم خان ایڈوکیٹ پریم کورٹ           |
| (64) اے کے ڈوگر ایڈوکیٹ پریم کورٹ                                     | (63) راجہ محمد اکرم ایڈوکیٹ پریم کورٹ               |
| (66) محمد عارف سابق ایڈوکیٹ جزل                                       | (65) الٹی بخش وجدانی ایڈوکیٹ پریم کورٹ              |
| (68) میاں شیر عالم سینٹر ایڈوکیٹ پریم کورٹ و نائب صدر لاہور ہائی کورٹ | (67) رانا محمد سرور سابق نجح لاہور ہائی کورٹ        |
| (70) محمد صدیق سینٹر ایڈوکیٹ سابق نجح لاہور ہائی کورٹ                 | (69) چودہری محمد فاروق واکس چینہ من بنجاب بار کونسل |
| (72) سید الفضل حیدر صدر لاہور ہائی کورٹ ہار ایسوی ایشن                | (71) محمد اقبال بدرا ایڈوکیٹ ہائی کورٹ              |
| (74) محمد ابصل قادری مدیر خدام الدین                                  | (73) ظفر عالم چودہری ایڈوکیٹ ہائی کورٹ              |
| (76) مولانا عبد اللہ انور امیر انجمن خدام الدین لاہور                 | (75) خان اے حمید ایڈوکیٹ                            |
| (78) انقار علی شیخ سینٹر ایڈوکیٹ جزل سیکرٹری بنجاب مسلم لیگ           | (77) محمد شاہ نواز خان ایڈوکیٹ                      |

اے آئی آر 1927 لاہور 250

## دليپ سنگھنج

راج پال ----- سائل

نام

شہنشاہ ----- مسئول الیہ

فوجداری گجرانی نمبر 286 برائے سال 1927 برخلاف حکم سیشن جج لاہور منفصلہ فروری 1927 مذہبی رہنماؤں پر تنقید خواہ کتنی ہی غیر شائستہ کیوں نہ ہو قابل تعزیر نہیں۔ جی سی نارنگ ----- ایل بدری داس اور رام لال آئند برائے سائل وکیل سرکار ----- برائے تاج شاہی۔

فیصلہ: اس مقدمہ میں سائل راج پال کو دفعہ 153 اے، ہندوستانی قانون فوجداری کے تحت سزا نالی گئی ہے اور بصورت دیگر اسے چھ ماہ قید پامشقہ کا حکم دیا گیا ہے۔ زیر نظر گجرانی میں اس بات پر زور دیا گیا ہے کہ معلوم حقائق دفعہ 153 اے کے تحت جرم نہیں بنتے پسلے یہ کہا گیا ہے کہ لفظ "کلاسر" مذہبی فرقوں پر مشتمل نہیں بلکہ اس سے مراد قبیلے ہیں۔ میں اس دلیل کو قبول نہیں کر سکتا۔ جس کے لئے کوئی نظر پیش نہ کی گئی ہو اور جو لفظ "کلاسر" کے معنی کو یوں محدود کر دے جس کا کوئی جواز خود دفعہ میں موجود نہ ہو۔

مزید یہ کہا گیا ہے کہ بہر طور ایک مذہبی پیشوں پر تنقید یا لٹراس دفعہ کے احاطہ میں نہیں آتے۔

ماتحت عدالت نے قرار دیا کہ ملزم کی نیت اس کے سوائے کچھ نہ تھی کہ پیغمبر اسلام پر بے لگام حملہ کیا جائے، آپ کا تمسخر اڑایا جائے، آپ کو حقیر گردانا جائے، ان کے مذہب کا مذاق اڑائے اور اس طرح آپ کے پیروکاروں کے احساسات کو مجرور کیا جائے۔ اور اس نے قرار دیا کہ اگر یہ ملزم کی یہ نیت تھی تو عدالت کو کوئی نیک نہیں کہ

اس کا فصل دفعہ 153-۱ے کے احاطہ میں آتا ہے۔

اپیل کے فیصلہ میں فاضل بیشن بج نے قرار دیا کہ پمپلٹ کے پورے مطالعے سے یہ واضح ہے کہ پمپلٹ ارادتا جارحانہ، دریدہ وہن اور مسلمان قوم کے مذہبی جذبات کو مجروح کرنے والا تھا اور بلاشبہ کینہ در لجہ اور نیت کا حامل تھا اور اس اشاعت کے معاملہ میں بظاہر نیت ایک مخصوص طبقہ کے جذبات کی توہین اور انہیں مجروح کرنا تھی۔

سائل کے کو نسل کا موقف ہے کہ پمپلٹ ایسی کسی نیت کو ظاہر نہیں کرتا اور اس کا مقصد صرف تعدد ازدواج اور غیر مساوی عمر کی شادیوں کی برائیاں ظاہر کرنا تھا۔ کتاب مذکور کی اس توضیح کو مسترد کرنے میں مجھے کوئی تامل نہیں۔ بلاشبہ یہ مذہب اسلام کے بالی پرستاخانہ طور کے سوا کچھ اور نہیں لیکن میں اس میں کوئی ایسی بات نہیں پاتا جو ظاہر کرے کہ اس کا مقصد مذہب اسلام پر حملہ کرنا یا مسلمانوں کو دشمنی اور نفرت کا نشانہ بناانا ہو۔ اس کے برخلاف کتاب میں واضح طور پر کہا گیا کہ لوگوں کو اس طرح کرنا چاہئے جس طرح محمد نے کہا ہے لیکن انہیں اس طرح عمل نہیں کرنا چاہئے جس طرح انہوں نے خود عمل کیا۔ کتاب کا لجہ بے شک مجموعی طور پر کینہ پرور ہے اور بظاہر مسلمانوں کے مذہبی جذبات کو مجروح کرنے والا ہے۔ خواہ وہ ان کی زیادہ محتقول توہین کا سزاوار نہ ہو۔ یا انہم فیصلہ طلب سوال یہ ہے کہ آیا کسی مذہبی رہنمائی ذاتی زندگی پر کینہ ور طور دفعہ 153-۱ے کے احاطہ میں آتا ہے یا نہیں۔ جلوہ کے صدر کی شادوت، جو کتاب کی مدت میں ہے، اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ کتاب کے مصنف کے خلاف مسلمانوں کا فصہ بھڑک اٹھ لے بلاشبہ ایسی کتاب کا منطقی نتیجہ یہی ہو سکتا ہے۔ یہ بات قتل غور ہے کہ ملزم خود کتاب کا مصنف نہیں لیکن، وہ اس کا تسلیم شدہ ناشر ہے۔ معلوم ہوتا ہے کہ کتاب کی تقریباً چار جلدیں مسلمانوں کے ہاتھ فروخت ہوئیں اور باقی آریہ سماجی کتب فردشون یا مختلف طبقوں کے افراد کو پہنچی گئیں۔ فاضل دکیل سرکار کا انحصار شہنشاہ بنام رحمت علی اور گور کے قانون وجود اداری جلد اول صفحہ 1894 اور ستمبل پر شاد، بنام شہنشاہ کے عدالتی انظام خیال پر ہے۔ ان کا موقف ہے کہ اولاً تو کسی مذہب کے بالی پر طور لازماً اس کے یہود کاروں پر طور کی دلالت کرتا ہے۔ میرے خیال میں ایسا ہونا ضروری نہیں ہے۔

دوسرے فاضل دکیل سرکار نے ایک مفروضہ بنایا ہے کہ کسی مذہبی پیشواؤ پر ایسے شخص کی طرف سے طور، جو اس کا پیدا نہ ہو، دفعہ 153-۱ے کے دائرہ میں آتا ہے۔ اگر

کوئی چیز یہ ظاہر کرتی ہو کہ وہ مذہبی پیشوں پر اس لئے طور کر رہا ہے کہ وہ خود کسی دوسرے فرقہ سے تعلق رکھتا ہے۔

انہوں نے تیسرا دلیل یہ دی ہے کہ اس مخصوص مقدمہ میں بطور جماعت مسلمانوں کے خلاف ہنگ آمیز الفاظ استعمال کیے گئے ہیں مگر میں ایسے الفاظ تلاش نہیں کر سکتے

چارم ان کا موقف یہ ہے کہ بہر طور اس کتاب کے ہندو قارئین میں مسلمانوں کے لئے خمارت کے جذبات ابھریں گے۔ وہ تسلیم کرتے ہیں کہ ماتحت عدالتوں میں مقدمہ کے اس پہلو پر قطعاً غور نہیں کیا گیا۔

جو اپاً سائل کے کوئی کا موقف ہے کہ ”توہین“ ”نفرت“ یا ”دشمنی“ نہیں اور ہندوستانی قانون وجوداری کی دفعہ 144-اے کے الفاظ ان الفاظ سے جو دفعہ 153-اے میں استعمال ہوئے ہیں زیادہ وسیع ہیں۔

فاضل وکیل سرکار کا مزید موقف ہے کہ ہندوؤں اور مسلمانوں کے مابین کشیدگی اور اس امر کے پیش نظر کہ مسلمان قوم مذہب کے سلسلہ میں دوسری قوموں سے زیادہ سخت ہے، مذہب اسلام کے بانی پر کوئی طبع عوام کے درمیان نفرت اور دشمنی پیدا کرنے کا زیادہ موجب ہو سکتا ہے، مقابلہ کسی دوسرے مذہب کے بانی۔ مثلاً عیسائیت کے بانی پر طبع کے میں یہ دلیل قول نہیں کر سکتا کہ کسی مخصوص فرقہ کی کم علمی اور کثرپن سے کسی فعل کا تعین کیا جائے۔ بعض صورتوں میں اس سے جرم میں اضافہ ہو سکتا ہے۔

لیکن مخفی اس بنا پر کہ ایک فرقہ دوسرے کے مقابلہ میں ایک بانی مذہب کے متعلق مستعمل الفاظ سے زیادہ برآمدے گا، یہ قرار نہیں دیا جا سکتا کہ پہلی صورت میں وہ الفاظ دفعہ 153-اے کے احاطہ میں نہ آسکیں اور دوسری صورت میں اس کے احاطہ میں آ جائیں۔ فعل کی نوعیت یعنی کہ وہ جرم ہے یا نہیں، کسی خاص طبقہ کے رد عمل سے تعین نہیں ہو سکتی۔

جمال تک اس دلیل کا تعلق ہے یہ ایک مذہب کے بانی پر طنز ایک ایسی چیز ہے، جو ظاہر کرتی ہے کہ وہ اس لئے ایسا کر رہا ہے کہ وہ دوسری قوم سے تعلق رکھتا ہے۔ مجھے یہ محسوس ہوتا ہے کہ کوئی شخص بھی جو کسی مذہب کے پیشوں کو مانتا ہے، اس پر طنز نہیں کرے گا۔ چنانچہ یہ نتیجہ لاتا ہے کہ جمال کمیں بھی کسی مذہبی پیشوں پر طنز ہو گا اور یہ

دریافت کرنا ناممکن ہو گا کہ مصنف کس فرقہ سے تعلق رکھتا ہے، تب اس کے پیروکاروں کے جذبات ان سب کے خلاف بھڑکیں گے، جو اس مذهب کے پیرو نہیں۔ میں قیاس نہیں کرتا کہ دفعہ 153-۱۵۳ سے کا مقصد اسے اتنے وسیع معنی میں استعمال کرنا تھا مجھے یوں محسوس ہوتا ہے کہ اس دفعہ کا منتشراء لوگوں کو کسی خاص فرقہ پر اس کی موجودہ صورت میں حملہ کرنے سے پاز رکھنا تھا۔ اس کا منتشراء گزرے ہوئے مذہبی پیشواؤں پر بحث و مناظرہ روکنا نہیں تھا، خواہ ایسے اعتراضات کتنے ہی گستاخانہ اور نازبا کیوں نہ ہوں۔ مثلاً اگر یہ حقیقت کہ مسلمان اپنے پیغمبر پر حملہ کو برائی مانتے ہیں، اس بات کا پیمانہ ہو کہ آیا دفعہ 153-۱۵۳ سے لاگو ہوتی ہے یا نہیں تو کسی سنجیدہ سورخ کی ایک تاریخی تصنیف، جس میں پیغمبر کی زندگی زیر غور آئی ہو اور ان کے کروار پر رائے دی گئی ہو، دفعہ 153-۱۵۳ سے کی تعریف میں آسکتی ہے۔ میں یہ قرار دینے سے قاصر ہوں کہ دفعہ 153-۱۵۳ سے لاگو ہوتی ہے یا نہیں تو کسی سنجیدہ سورخ کی ایک تاریخی تصنیف، جس میں پیغمبر کی زندگی زیر غور آئی ہو اور ان کے کروار پر رائے دی گئی ہو، دفعہ 153-۱۵۳ سے کی تعریف میں آسکتی ہے۔ میں یہ قرار دینے سے قاصر ہوں کہ دفعہ 153-۱۵۳ سے کا مقصد یا منتشراء کسی مذہبی پیشواؤ کی زندگی اور کروار پر مخالفانہ بحث روکنا ہے۔ یہ مخصوص کتاب معالہ پر اس انداز سے بحث کرتی ہے جیسا کہ میں پہلے بھی کہہ چکا ہوں کہ تمام محتول افراد کی حقارت ہی کو بیدار کرے گی، خواہ وہ کسی بھی فرقہ سے تعلق رکھتے ہوں اور بعض مسلمانوں کے مذہبی جذبات کو محروم کر سکتا ہے۔ لیکن میں یہ قرار نہیں دے سکتا کہ یہ ہر سمجھنی رعایا کے علقوں میں دشمنی اور نفرت کو جذبات کو برائی نہیں کرے گی۔ یہ نتیجہ تو ہو سکتا ہے مگر جیسا کہ میں نے ظاہر کرنے کی کوشش کی ہے اس کو دفعہ مذکورہ کی آزمائش کا معیار نہیں بنا جا سکتا۔ فاضل دلیل سرکار تسلیم کرتے ہیں کہ دوسری کوئی اور دفعہ نہیں جو اس مخصوص مقدمہ پر لاگو ہو سکے۔ شاہ بہام رحمت علی کا مقدمہ زیر دفعہ 153 تھا اور اس میں بہتان ایک زندہ شخص پر تھا۔ تاب دانتہ اس شخص کے پیروؤں کے درمیان تقسیم کی گئی تھی۔ چنانچہ وہ دفعہ 153-۱۵۳ سے کے دائرے میں آئی ہو گی۔ مجھے محسوس ہوتا ہے کہ دفعہ 297 میں ایک شق کا اضافہ ہونا چاہئے، جس کے ذریعہ کسی شخص کے مذہبی جذبات کو محروم کرنے یا کسی شخص کے مذهب کی توجیہ کی نیت سے شائع کردہ کتاب کو جرم قرار دیا جائے۔

میں صرف یہ کہہ سکتا ہوں، اُنیٰ صورت میں کہ میں اسکی شق کی عدم

موجودگی پر افسوس کر سکتا ہوں، مگر یہ قرار نہیں دے سکتا کہ یہ خاص مقدمہ دفعہ ۱۵۳-اے کے دائیں میں آتا ہے۔ لہذا میں پس و پیش کے ساتھ یہ نگرانی منظور کرتا ہوں اور سائل کو بری کرتا ہوں۔

## كتابات باب ششم

- (1) القرآن 87:33
- (2) الصارم المصلو علی شام الرسول - ص 41-42
- (3) مولانا محمد علی صدیقی : معالم القرآن - ج 1، ص 463-468
- (4) سنن ابو داود - ج 3، ص 355-356
- (5) الف) اینما
- (5) ب) اینما
- (6) امام قرطبی : الجامع الاحکام القرآن - ج 5، ص 307
- (7) علامہ آلوی : روح المعانی - ج 26، ص 124-125
- (8) سنن ابو داود - ج 3، ص 356-357
- (9) سنن ابو داود ج 3، ص 356
- (10) سنن ابو داود ج 3، ص 356

## سرگزشت عاشقان رسول ﷺ

### مرکز عشق و محبت

حضور ختمی مرتبت ﷺ کی ذات گرامی سے عشق و محبت ہر مسلمان کی رگ و پے میں اس طرح سرات کیے ہوئے ہے جس طرح شاخ گل کے ریشه ریشه میں باد نیم صبح کا نم رچا اور بسا ہوا ہے جو اسے زندگی اور ترویازگی بخشا ہے۔ یہی وہ نقطہ پر کار عشق ہے جس کے گرد اس کی ساری کائنات گھومتی ہے۔ آپ سے والمانہ عقیدت ہی ایک مسلمان کا اصل سرمایہ حیات ہے۔ بلاشبہ فطری طور پر اسے اپنی جان و مال، اپنے ماں باپ اور اولاد سے پیار ہوتا ہے لیکن ایک ہستی اسکی بھی ہے جو اسے ان سب سے محبوب تر ہے اور وہ ہستی ہے سرور کائنات جتاب رسالت مکاب ﷺ کی، جن کے نام و ناموس پر سب کچھ قربان کر دینے کو وہ حاصل زندگی سمجھتا ہے۔ چنانچہ ظہور ختم المرسلین ﷺ کے بعد سے آج تک کے واقعات اس آیت کتاب کی ترجمانی کرتے چلے آ رہے ہیں، جس میں صاف صاف بتایا گیا ہے:

النبي اولى بالمعormين من انفسهم  
”نَّبِيٌّ تُو أَهْلُ إِيمَانٍ كَمْ كَيْ لَيْهِ انَّ كَيْ ذَاتٍ پِرْ مَقْدَمٍ  
ہیں۔“ (الاحزاب: 6)

اس آیہ مبارکہ کی مزید تشریع خود اس حدیث رسول نے کر دی:  
لا يومن أحدكم حتى يكون أحب إليه من والده ولده  
و الناس أجمعين (1)

”تم میں سے کوئی شخص بھی اس وقت تک مومن نہیں ہو سکتا جب تک کہ اس کے دل میں اپنے باپ، بیٹے اور تمام انسانوں سے بڑھ کر میرے لئے محبت موجود نہ ہو۔“

میرے مشق دیریہ حفیظا جائز ہے کوچھ اس طرح زبان Marfat.com

شعر میں بیان کیا ہے۔

محمد ہے متعال عالم ایجاد سے پیارا  
پدر، مادر، برادر، مال و جان، اولاد سے پیارا  
یہ عقیدہ محبت ہر دور میں ایک زندہ اور تابندہ حقیقت بن کر جریدہ عالم پر ثبت  
ہوتا رہا ہے اور اس پر تاریخ کی کسی جرح سے نہ ٹوٹنے والی شہادت موجود ہے۔

## عاشقان رسول ﷺ دو ر رسالت میں

صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم شریع رسالت پر جس طرح پروانہ دار شمار ہوتے تھے،  
اس کی مثال اور نظیر سے تاریخ کے اوراق یکسر خالی نظر آتے ہیں، اسی لئے اس دور کو خبر  
القریون کہا گیا ہے۔

سوز صدیق ”:

پیغمبر صدق و معاصر حضرت ابو بکر صدیقؓ کی ساری زندگی اسی عشق مصلفوی ﷺ کی  
سے سرشار نظر آتی ہے۔ شہادت گر البت میں قدم رکھتے ہی ہجوم بلا میں گھر گئے۔ گفتار  
صدق مایہ آزار بن گیا۔ شہادت حق و رسالت پر کفار کہ نے آپ کو نزغہ میں لے کر اس  
بری طرح زدو کوب کیا کہ آپ بے ہوش ہو کر گر پڑے۔ کافروں نے مردہ کبھے کرو ہیں  
چھوڑ دیا۔ قبیلہ نبی تمیم کے اقرباً کو جب اس کی خبر ملی تو وہ اس خشے و نیم جان کو چادر میں  
پیٹ کر گھر لے آئے۔ جب ذرا ہوش آیا اور آنکھ کھلی تو زبان پر سب سے پہلے آقا ہی کا  
نام آیا۔ پوچھا: ”رسول اللہ ﷺ کا کیا حال ہے؟“ اپنی جان کی کوئی پرواہ نہ تھی، فکر تمی  
تو صرف محبوب ﷺ کی سلامتی کی۔ خاندان والوں نے سمجھانے کی کوشش کی کہ یہ  
رفاقت مصائب و آلام کا پیش خیسہ ہے، لیکن یہ جنون عشق کے انداز کہاں چھٹنے والے  
تھے! اس لئے اہل قبیلہ نے بھی تقطیع تعلق کر لیا۔ یہ سب کچھ منثور تھا لیکن فراق یا رکسی  
صورت گوارانہ ہو سک۔ اسی حالت میں حضور ﷺ کی خدمت میں پہنچا دیا گیا۔ زخم ہائے  
خونپکان پر نظر پڑی تو خود آقا ﷺ نے اپسیں فرط محبت سے چوم لیا۔ سفر میں حضرت میں  
غرض کے زندگی کے ہر Marfat.com

موقع پر تمام اہاث ایسٹ اور مال و متاع لا کر محبوب ﷺ کے قدموں میں ڈھیر کر دیا:

بُو لے حضور ﷺ : چاہئے فکر عیال بھی  
کنے لگا وہ عشق و محبت کا رازدار  
اے تجھ سے دیدہ مود و انجم فروغ گیر  
اے تیری ذات باعث حکوین روزگار  
پروانے کو چراغ ہے بلبل کو پھول بس  
صدیق " کے لئے ہے خدا کا رسول بس

حضرت ابو ہریرہ " سے روایت ہے کہ ایک دن جب حضور رسالت آب ﷺ نے  
فرمایا کہ ابو بکر " سے زیادہ کسی اور کے جان و مال سے ہمیں فائدہ نہیں پہنچا۔ یہ سن کر  
حضرت ابو بکر " رونے لگے اور روتے ہوئے عرض کیا: " یا رسول اللہ میری جان اور میرا مال  
آپ کے سوا اور کس کے لئے ہیں؟ " یہ روایت مسند امام احمد بن حنبل " میں بالتفصیل آئی  
ہے۔

سفر بھرت میں قدم قدم پر اندوہ ناک مصائب اور موت کا سامنا ہے لیکن رفاقت  
جبکے سامنے یہ مصائب کیا ہیں؟ یہ موت کیا چیز ہے؟ بیٹا اگر دشمنان رسول کے ساتھ  
ہے تو اس کی گردان اڑانے کے لئے صدیق " کی تیغ بے نیام ہے۔ آقا ﷺ نے ایک غلام  
زادے اسماء بن زید " کو قبل از وصال اسلامی فوج کا پہ سالار مقرر فرمادیا تھا تو ابو بکر " سربراہ  
ملکت اسلام اس کی رکاب تھامے پا پیادہ اتے رخصت کرنے جا رہے ہیں۔  
مصلحت وقت کے پیش نظر اکابر صحابہ، جن میں حضرت عمر فاروق " پیش پیش ہیں، نوجوان  
اسماء " کی بجائے کسی اور تجربہ کار سردار کو قائد لشکر بنانے کی تجویز پیش کرتے ہیں۔ اس  
پر غصب ناک ہو کر فرمایا: " ابو تھافد کے بیٹے کی کیا مجال کہ وہ آقا ﷺ کے مقرر کردہ امیر  
کی بجائے کسی اور کو امارت پرداز کر دے۔ خدا کی قسم اگر جنگل کے بھیڑیے بھی مدینہ میں  
داخل ہو کر مجھے انھا لے جائیں تب بھی میں وہ کام کرنے سے باز نہیں آؤں گا جسے اللہ  
کے رسول ﷺ نے کرنے کا حکم دیا ہے۔ " (۲)

ایک مرتبہ جذبہ محبت سے سرشار ہو کر فرمایا: " اللہ کا رسول ﷺ مجھے اللہ سے  
عزیز تر ہے کیونکہ اس کے بغیر مجھے عرفان حق کیاں نصیب ہوتا؟ "

اس واقعہ کو اقبال " نے یوں لظم کیا ہے:

marfat.com

Marfat.com

معنی حرم کی تحقیق اگر  
نگری با دیدہ صدق اگر  
قوت قلب و مجر مرد نبی ملکہ  
از خدا محظوظ نبی ملکہ

### عشق حیدر اللہ عینہ:

ذات مرتضوی کمال عشق و سستی کی جیتنی جاگتی تصور ہے۔ شب بھرت بستر رسول ملکہ پر دشمنوں کی تکواروں کے سایہ میں سوائے حیدر کار اور کون سو سکتا تھا! خیر حسن قوت کا سرچشمہ عشق رسول ہاشمی ملکہ کے سوا اور کیا ہو سکتا تھا۔ ساری زندگی فقر و فاقہ اور مان جویں پر گزار دی۔ بیت المال کا تمام مال و اسباب امت پر تقسیم کرتے رہے کہ یہی طریق رسول تھا۔

ابن ملجم کو خود ہی دعوت دی کہ اے دشمن خدا تو نے اتنی دیر کیوں لگادی اور جب اس ملعون کی تکوار آپ کے فرق مبارک کو کامی چلی گئی تو موت کا استقبال کرتے ہوئے پکارا شے: ”رب کعبہ کی تم! آج میں کامیاب ہوا۔“ اور یہ کامیابی اس لئے تھی کہ شادوت وصال حبیب ملکہ کا پیام بن کر نمودار ہوئی۔ (۳)

### شہید اول:

حارث ابن ابی ہالہ ”شیدائی رسول تھے۔ جب انہیں خبری کہ کفار نے آقا ملکہ کے درپے آزار ہیں تو یہ جانشہار مصطفیٰ ملکہ سینہ پر ہو کر تن تھادشمنوں کے مقابلہ پر نکل آیا اور مولاۓ کائنات ملکہ پر شار ہو کر بارگاہ رسالت سے شہید اول کے خطاب سے سرفراز ہوئے۔

### مقام حبیب اللہ عینہ:

حضرت حبیبؑ کو قید و بند، بھوک اور پیاس کی اذتوں نے عشق مصطفوی ملکہ کی لذتوں سے ہمکنار کیا۔ شادوت گہ الفت سے جب انہیں مقتل کی طرف لا یا گیا تو اس عزم و شوق سے سوئے دار چلے کہ حاصل عمر نثار رہ یار کریں۔ مقتل میں ایک بار پھر دین محمد ملکہ کو چھوڑنے والی سختی کی ٹھانٹی کی گئی لیکن ان عقل کے اندوں کو کون

سمجھاتا کہ یہاں آئے ہی اس لئے تھے کہ آقا ملکہ پر اپنی متعاریت پنجاہور کریں۔ صاف انکار کر دیا اور دیوانہ دار دار و رسن کی طرف بڑھ کر جان حزیں آقا ملکہ پر شمار کر دی۔ اس طرح اپنے خون سے داستان عشق رقم کرتے ہوئے ایمان کو درجہ کمال تک پہنچا دیا۔ کیا ہی چیز بات کمی ہے مولانا ظفر علی خان نے۔

کٹ مردوں جب تک نہ میں خواجہ یثرب کی حرمت پر  
خدا شاہد ہے کامل میرا ایمان ہو نہیں سکتا

**حضرت زید رضی اللہ عنہ :**

جناب زیدؑ بھی اسی صحیح دعج سے مقتل پہنچے۔ ملکیت کسی ہوئی تھیں۔ تختہ دار پر لا کر پوچھا گیا، کیا تمہیں منظور ہے کہ تمہارے بدله میں محمد ملکہ کا سر قلم کیا جائے۔ اس پر اس عاشق صادقؓ نے جواب دیا: ”مجھے تو یہ بھی گوارا نہیں کہ میری جان کے بدله میں میرے آقا ملکہ کے تکوے میں ایک کائنات بھی چھپ جائے۔“ اس واقعہ کو مولانا ظفر علی خان نے لفظ کے قلب میں ڈھالا ہے۔

پرستاران لات و نصر ملکیت زید کی کس کر  
جب اس اسلام کے شیدا کو مقتل کی طرف لائے  
قریش اپنے جلے دل کے پھپھولے پھوڑنے لئے  
گھروں سے رقص بمل کا تماشا دیکھنے آئے  
جیسیں زید پر اس وقت وہ رونق برستی تھی  
کہ صحیح اویس کے نور کی بارش بھی شرمائے  
یہ اطمینان خاطر ذکر کر کفر اور جھلایا  
دلوں کی تیرگی نے بدر کے داغ اور چمکائے  
ابوسفیان پکارا کیا ہی اچھا ہو محمد کو  
ترے بدله اگر جلوہ خاک و خون میں ترپائے  
تڑپ اٹھتا ہوں جس دم وہ فقرے یاد آتے ہیں  
بوقت ذرع جو اس مومن کامل نے دھرائے  
مجھے ناز اپنی قسم پر ہے کہ جب نام محمد پر

یہ سر کٹ جائے اور ان کا سر پا اس کو نکلائے  
یہ سب کچھ گوارا ہے پر یہ دیکھا جا نہیں سکتا  
کہ ان کے پاؤں کے تکوئے میں اک کانٹا بھی چبھے جائے

### پیغام سعد :

غزوہ احمد میں جب دشمنوں نے یہ افواہ اڑادی کہ (خاکم بد ہن) محمد ﷺ مارے گئے تو مسلمانوں پر سراسیگئی طاری ہوئی۔ حضرت انس "بن مالک" کے پچھا حضرت ابن نفر ڈیک جب یہ خبر پہنچی تو وہ یہ کہتے ہوئے دشمن کی صفوں میں گھس گئے کہ آپ کے بعد ہم زندہ رہ کر کیا کریں گے اور اسی (۸۰) سے زیادہ زخم کھا کر شہید ہوئے۔ پھر جب حضرت کعب ابن مالک "نے اعلان کیا کہ اللہ کے رسول ﷺ زندہ اور سلامت ہیں تو مسلمان پروانہ دار آپ کے گرد جمع ہو گئے۔ حضرت علی "اور حضرت ابو وجان "نے دشمنوں کے سارے دار اپنے جسم پر روکے۔ اسی اثناء حضور نے سعد بن ربع "کے بارے میں دریافت فرمایا، جس پر ایک انصاری ان کی علاش میں نکلے۔ زخمیوں اور شہیدوں کے درمیان ڈھونڈتے ہوئے جب ان کے قریب پہنچے تو دیکھا کہ زندگی کی رقم بھی ان میں باقی ہے۔ کہا: "حضور ﷺ نے مجھے تمہاری خبر لانے کے لیے بھیجا ہے۔" اس پر اس عشق و محبت کے رازدار نے کہا: "اللہ کے رسول ﷺ کی خدمت میں پس از سلام یہ عرض کرنا کہ سعد آپ ﷺ پر شمار ہو گیا کیونکہ اب صرف چند لمحوں کا مہمان ہوں۔ حضور ﷺ سے یہ عرض بھی کرنا کہ اللہ آپ کو غربوں کے شایان شان اجر عطا کرے۔" اس کے بعد سعد "نے انصار اور مهاجرین کو یہ پیغام دیا: "اگر تمہارے جسم میں ذرا سی بھی جان ہو اور اللہ کے رسول ﷺ کو کوئی گزند پہنچے تو اللہ کے حضور تمہارا کوئی عذر بھی قابل قبول نہ ہو گا۔" یہ کہتے کہتے اس عاشق صادق نے اپنی جان جان آفس کے سپرد کر دی۔

بچہ ناز رفتہ باشد ز جہان نیاز مندے  
کہ بوقت جاں سپردن برش رسیدہ باشی (۳)

### تمنائے عشق:

صحابہ د صحابیات رسول ﷺ چاہے وہ بوئے ہوں یا جوان، عورتیں ہوں یا بچے،

[marfat.com](http://marfat.com)

Marfat.com

سب کی یہی خواہش اور تمنا تھی کہ وہ اپنے آقا و مولا پر جان شارکرنے میں کسی سے پچھے نہ رہ جائیں۔ یہ شرف انبیاء کرام میں سے کسی اور نبی کو نصیب نہ ہوا کہ اس کے امتی اس کے لیے جی جان سے لڑ کرنے کے تیار رہے ہوں۔ یوسف علیہ السلام کو خود برا دران یوسف نے اندر ہے کنویں میں پھینک دیا تھا۔ حسن یوسف پر فریفتہ ہو کر زمان مصر نے صرف اپنی انگلیاں کاٹ لی تھیں لیکن یہاں تو ان کے اشارہ چشم پر سرکشانے کے لیے ہر وابستہ دامان رسالت سر بلطف نظر آئے گا۔

موسیٰ علیہ السلام نے اپنی قوم بنی اسرائیل کو سرز میں کنعان میں داخل ہونے کا حکم دیا تو قوم نے کہا:

اے موسیٰ! جاؤ تم اور تمہارا خدا (ان سے) قتل کے لیے۔ ہم تو  
بیسیں بیٹھے رہیں گے۔ (المائدہ: 23)

فاذہب انت و ربک فقاتلا انا هبنا قاعدون

صحیح علیہ السلام کو جب صلیب کی طرف لے جایا جا رہا تھا تو ان کے سارے حواریوں نے ان کا ساتھ چھوڑ دیا اور وہ صحیح اٹھے۔ ”ایلی ایلی لما سبقتنی“ لیکن یہاں تو پچھے پچھے اپنے نبی کی حرمت پر کٹ مرنے کے لیے برقرار ہے۔

معاذ اور معوذ رضی اللہ عنہما:

معرکہ بدرا میں معاذؓ اور معوذؓ دو کمن نوجوان انصاری بچوں نے دشمن رسول ابو جہل کا صاف اعداء میں گھس کر کام تمام کیا اور اس معرکہ کفر و دیس میں ان دونوں نے جس طرح داہش شجاعت دی اور پھر معوذؓ اپنے آقا پر قربان ہو گیا۔ اس پر غالب کا یہ مرصعہ ہے اختیار زبان پر آتا ہے۔

کون ہوتا ہے حریف ہے مرد افکن عشق  
عشق اولیس اللہ تعالیٰ عاصی :

احترام اور عشق رسول ﷺ کے یوں واقعات توبے شمار ہیں لیکن ہم یہاں صرف ایک واقعہ کے تذکرہ پر اکتفا کریں گے، جس سے یہ اندازہ ہو سکے گا کہ ان ذوات قدسی کے دلوں میں آپ کا کیا مقام اور آپ کے لیے کتنا احترام تھا۔ یاران نبی تو اس بات کا تصور بھی نہیں کر سکتے تھے جس سے اندیشہ ہو کر وہ طبع حضور ﷺ پر گراں گزرے اور

اسی بات آپ کے وصال کے بعد بھی کسی سے سرزد ہو۔ ایک صحابی اپنے بیوی بچوں کے ساتھ کھانا تادول فرمائے تھے۔ دستر خوان پر کدو کا سالن لایا گیا تو اس ذوق و شوق کے ساتھ کھانے لگے گویا خوان نعمت آسمان سے ان کے لئے اتارا گیا ہے۔ فرمائے گئے: ”یہ میرے آقا کی محظوظ نہاد تھی۔“ ان کا ایک صاحزادہ جو پاس ہی بیٹھا کھانا کھا رہا تھا، بے خیالی میں بول پڑا: ”لیکن مجھے تو یہ پسند نہیں۔“ یہ سنتا تھا کہ فوراً ہی کھانے سے ہاتھ کھینچ لیا۔ ٹکوار نکال لائے اور اسے جان سے مارنے کے لئے دوڑے۔ غصہ اس بات پر تھا کہ اسے اسی بات کرنے کی جرأت کیسے ہوئی! افراد خاندان نے بچ بچاؤ کر کے لا کے کو بچا لیا۔ لیکن باپ نے عمر بھرا اس کی صورت نہیں دیکھی۔ وقت رحلت جب بیٹا شرمسار اور معافی کا خواستگار ہو کر سامنے آیا تو منہ پھیر لیا اور کہا ”اسی اولاد کی صورت دیکھ کر میں اپنے آقا کو کیا مشہ و کھاؤں گل۔“ عشق کا یہ بھی ایک منفرد انداز ہے۔

## جان ثار خواتین

### حضرت سیدہ ۔۔۔ شہید اول خاتون

اس دور کی عورتیں بھی جذبہ سرفروشی اور جان ثاری میں مردوں سے بچپے نہ تھیں بلکہ پیش پیش تھیں۔ رسول کریم ﷺ کی دعوت حق پر اپنے شوہر یا سر ڈاکٹر اپنے صاحزادے عمارؓ کے ساتھ ایمان لانے والوں میں حضرت سیدہ ڈاکٹر ”سابقات الاولین“ میں ہوتا ہے۔ اسلام لاتے ہی اس خاندان پر مصادب و آلام کی جو یورش ہوئی وہ ہی اندوہ ڈاک اور جان گسل داستان ہے۔ مشرکین مکہ دین محمد ﷺ قبول کرنے کی پاواش میں انہیں، گھنیمتے لیکن یہ بلا کیشان محبت اس مرحلہ سخت جان میں بھی ثابت قدم نکلے۔ اس پر ابو جہل بوکھلا اٹھا اور دشمن طرازیوں پر اتر آیا اور طیش میں آکر اس مظلوم اور تم رسیدہ خاتون کو اس نے برچھی ماری جو جگر کے پار ہوئی۔ یہ اسلام کی سب سے پہلی خاتون ہیں جنہیں عشق محمد ﷺ میں شہادت کا رتبہ بلند نصیب ہوا۔ (۵)

اس صحابیہ رسول ﷺ کے جذبہ عشق کا کیا کتنا جو میدان کا رزار میں اپنے باپ، اپنے بھائی اور اپنے شوہر کی شہادت کا طالع بن کر کھینچ گئی صرف یہ بتلواد کے

میرے آقا ملکہ کس حال میں ہیں؟" جب تلایا گیا کہ حضور سلامت ہیں اور پھر چہرہ انور کو دیکھ لیا تو خوشی سے بے اختیار پکارا تھیں۔ "اب کوئی مصیبت میرے لئے مصیبت نہیں رہی۔" اس واقعہ کو مولانا شبیل نعمانی نے اس طرح لفظ کیا ہے:

کافروں نے یہ کیا جنگ احمد میں مشور کہ چیغیر بھی ہوئے کشتہ ششیر دو دم ہو کے مشور مدینے میں جو پنجی یہ خبر ہر گلی کوچہ تھا ماتم کدھ حضرت د غم ہو کے بے تاب گھروں سے نکل آئے باہر کوڈک د بیر د جوان د خدم د خیل د خشم دہ بھی نکلیں جو کہ تھیں پردہ نیشنان عفاف جس میں تھیں سیدہ پاک بھی باریدہ نہم ایک خاتون کہ انصار نگو نام سے تھیں سخت مختار تھیں نہ تھے ہوش د حواس ان کے بہم موقع جنگ پہ پنچیں تو یہ لوگوں نے کہا کیا کیسیں تھے سے کہ کہتے ہوئے شرماتے ہیں ہم تھرے بیٹے نے لڑائی میں شہادت پائی تھرے والد بھی ہوئے کشتہ ششیر تم سب سے بڑھ کر یہ کہ شوہر بھی ہوا تھرا شہید مگر کا مگر صاف ہوا ثوٹ پڑا کوہ الہم اس عفیفہ نے یہ سب سن کے کہا تو یہ کہا یہ تو بتلا دو کیسے ہیں شہنشاہ ام سب نے دی اس کو شہادت کہ سلامت ہیں حضور مگرچہ زخمی ہیں سر د بینہ د پلو د حشم بڑھ کے اس نے رخ اقدس کو جو دیکھا تو کہا تو سلامت ہے تو پھر بیج ہیں سب رنج د الہم

## خسا" اور فرزندان خسا" :

حضرت خسا" کا عربی ادب و شاعری میں جو مقام و مرتبہ ہے وہ اہل نظر سے پوشیدہ نہیں۔ جاہلی دور میں انہوں نے اپنے عزیز بھائی کی موت پر جو مرفیہ لکھا تھا وہ کلاسیکل ادب کا حصہ ہے۔ اس مرفیہ کے ایک شعری سے اس نے اندر وطنی کرب و ملال، غم و اندازہ کا اندازہ ہو سکتا ہے۔ جو انہیں اپنے بھائی کی دفاتر پر ہوا تھا۔

یہ کلمہ طلوع الشمس صخراء

و ذکر بکل غروب الشمس

ہر روز طلوع آفتاب کے ساتھ صخراء کی یاد تمازہ ہو جاتی ہے اور ہر روز غروب آفتاب پر شام غم اس کی یاد میں گزرتی ہے۔ صبح و شام اور روز و شب اسی ایک بھائی کے سانحہ مرگ پر ماتم کنائے تھیں۔ لیکن رسول انس و جان پر ایمان لانے کے بعد وہ عشق رسول میں ایسی ڈوب گئیں کہ اس کے بعد انہیں کسی اور کا ہوش ہی نہیں رہا۔ جنگ قادریہ میں ان کے تمام لخت جگہ ایک ایک کر کے آقا کے دین حق پر کٹ مرے اور جب خسا" کو ان کے آخری فرزند کی شہادت کی خبر بھی دی گئی تو وہ خوشی سے یہ کہتے ہوئے جیخ اٹھیں۔ "الحمد لله الذي اكرمني بشادتهم" شکر ہے پروردگار کا جس نے میرے لذکوں کو شہادت سے سرفراز فرمایا اور میں مستحق کرامت نہیں۔ (۱)

## حضرت ام عمارہ رضی اللہ عنہا:

غزوہ احمد میں حضور رسالت پناہ کی حفاظت کے لئے ام عمارہ" نے جس بے مثال جرات اور بہادری کا مظاہرہ کرتے ہوئے ابن قیم جیسے موزی دشمن رسول کو میدان جنگ سے مار بھاگایا اور جسم پر کاری زخم کھانے کے پوجوں جس بے جگہی سے سینہ پر ہو کر لوتی رہیں، اس پر حضور ﷺ نے فرمایا۔ "ام عمارہ تو نے مردوں سے بڑھ کر بہادری دکھلائی ہے اور جتنی طاقت تجھ میں ہے، وہ کسی اور میں کمال۔" اور رسول کریم ﷺ نے خود ان کے زغموں پر پٹی بندھوائی اور پوچھد۔ "تباو کیا چاہتی ہو؟" عرض کیا۔ "اے اللہ کے رسول! میرے لئے دعا کیجئے کہ آخرت میں بھی آپ کے قدموں میں جگہ نصیب ہو۔" جب حضور آیہ رحمت نے دعا کے لئے ہاتھ اٹھائے تو کہنے لگیں "ما ابالي ما اصحابي من الدنيا" (اب دنیا میں کسی مصیبت کی مجھے پرواہ نہیں) پھر اپنے زخمی فرزند عبد اللہ سے کہا۔ "بیٹا آخر دم تک دشمنوں سے بر سر یکار رہتا۔"

## پاک و ہند کے شید ایان رسول ﷺ

اسی جذبہ عشق و محبت سے امت مسلمہ بیشہ سرشار رہی ہے اور یہ ایک ناقابل تردید حقیقت ہے کہ یہ جذبہ بلند سوائے مسلمانوں کے کسی اور قوم اور ملت کو نصیب نہیں ہوا۔ ان تمام واقعات کے تذکرہ کی یہاں گنجائش نہیں۔ ہم صرف چند ایک واقعات کا مختصر اذکر کریں گے، جن کا ناموس رسالت سے تعلق ہے، جو اسی جذبہ عشق کے مظہر ہیں۔

مولانا محمد علی جوہر:

بر صغیر ہند کی جدوجہد آزادی میں مولانا محمد علی جوہر کا جو حصہ ہے، اسے کون نہیں جانتا لیکن سرکار رسالت مآب ﷺ سے انہیں جو بے پناہ عقیدت تھی، اس کی بدولت خاک قدس نے اسلام کے اس بطل جلیل کو اپنی آغوش میں سمیٹ لیا۔ اس عقیدت و احترام کے اظہار میں برٹش امپریلزم کے سطوت و جلال اور اس کی قرمان عدالتون کا رعب و دبدبہ بھی اس شیدائی رسول کے جذبہ بے پاک کے مانع نہ آسکا۔ سال ۱۹۴۱ء میں مولانا جوہر اور دیگر رہنماؤں کو برطانوی حکومت کے خلاف جرم بغاوت کی پاداش میں گرفتار کر کے کراچی لاایا گیا ہے جہاں ان کا مقدمہ ایک انگریز نجج کی عدالت میں زیر سماحت ہے مولانا محمد علی ارائیں جیوری سے خطاب کرتے ہوئے انگریزی قانون بغاوت کی دھمکیاں اڑا رہے ہیں اور ساتھ ہی ساتھ یہ بھی واضح کرتے جا رہے ہیں کہ ایک مسلمان سب سے پہلے اپنے پیغمبر کے لائے ہوئے دین کا وفادار ہے، جس کی رو سے اس پر برطانوی فوج میں ملازمت حرام ہے۔ اس تاریخی خطاب میں وہ اپنے آقا و مولا کے خطبہ محنة الوداع کا، جو انسانی آزادی کا اولین چارٹر ہے، حوالہ دیتا چاہتے ہیں۔ اس پر مولانا اور عدالت میں جو مکالمہ ہوا وہ بڑا ہی ایمان افروز ہے اور اس سے ان کاذبات رسالت مآب ﷺ سے عشق و محبت، احترام و عقیدت کا اندازہ ہوتا ہے۔

مولانا: (ٹیش میں آکر کروں گا اور ضرور کروں گا اپنے پیغمبر کی بات۔ واپس لو اپنے الفاظ کو۔ (پوری قوت کے ساتھ) میں کہتا ہوں واپس لو اپنے الفاظ، خبردار! جو شخص بھی

میرے پیغمبر کی شان میں گستاخی کرے گا' میں اسے زندہ نہیں چھوڑوں گے۔ اسے میں جان سے مار ڈالوں گا۔"

اس کے بعد تکنی اور بڑھ گئی۔ مولانا بھرے ہوئے شیر کی طرح گرج رہے تھے، جس پر نجح نے پر نشانہ نٹ پولیس کو بلا کر حکم دیا کہ وہ مولانا کو وہاں سے ہٹا دے لیکن مولانا کے غیظ و جلال کو دیکھ کر اس کی بھی ہمت نہیں ہوئی کہ وہ ان کے قریب آئے۔ مولانا بولتے چلے گئے اور آخر میں شدتِ جذبات سے مغلوب ہو کر ان کا چہرہ آنسوؤں سے تراہو گیا اور گھمگھی بندھ گئی، جس کے بعد وہ بول نہ سکے۔

علامہ اقبال:

علامہ اقبال کی ساری زندگی عشق رسول ﷺ کی تفیر ہے اور شاعری اپنے معراجِ کمال پر پہنچ کر ان پر جو ختم ہوئی ہے، وہ صرف نبی الہام کی محبت اور عشق رسول ﷺ کا اعجاز ہے۔ ہمارے مرحوم بزرگ دوست راجہ سید اکبر ایڈ و دیکٹ نے، جو طبقہ بگوشان اقبال سے تھے اور گاہے بگاہے علامہ کی خدمت میں حاضر ہوتے رہتے تھے، یہ واقعہ را قلم کو سنایا۔

"ایک دن علامہ کے گرد ان کے ارادت مندرجہ تھے اور علی مسائل پر مختص ہو رہی تھی اسی اثناء میں کانج کے چھو طبا بھی آکر شریکِ محفل ہو گئے دورانِ مختص کو ایک اشتراکیت زدہ طالبِ علم نے حضور کاظم نبی "محمد صاحب" کہہ کر لے لیا۔ بس پھر کیا تھا۔ علامہ غصہ سے کانپنے لگے۔ چھو سرخ ہو گیا۔ فرمایا: لکال دو اسے میرے سلانے سے۔ اس تباکار کو میرے آقا اور مولا کاظم لینے کی بھی تیزی نہیں۔ پھر آنکھوں سے آنسوؤں کی جھڑی لگ گئی اور بڑی دیر تک ان پر غم و غصہ کی یہ کیفیت طاری رہی اس کی واقعہ کا "حیات اقبال میں بھی ذکر موجود ہے۔"

اس کے علاوہ ۱۹۳۵ء میں علامہ نے قادریانیت کے خلاف جو اعلان جنگ کیا اور اس تحریک کے سلسلے پر نہرو کی سیاسی حیات کا انتدانہ جائزہ لیتے ہوئے برلن گورنمنٹ نے اسے مسلمانوں سے علیحدہ اور جداگانہ ایک فیر مسلم اقیقت قرار دینے کا جو مطالبہ کیا۔ اس کی تھی میں بھی کیا جذبہ عشق رسول ﷺ کا فرماتھا، جس کی تقدیم علامہ کے ہامور فرزند ڈاکٹر جاوید اقبال نے اپنی کتاب "زندہ رو" کے حصہ سوم میں کی ہے، جو موصوف

نے علامہ اقبال اور قادریانی تحریک کے بارے میں شیخ اعجاز احمد کے بیان پر تبصرہ کرتے ہوئے علامہ کی اس تحریک کا حوالہ دیا ہے جس میں انہوں نے فرمایا تھا۔ ”میرے شہمات نے اس تحریک ( قادریانیت ) کے خلاف مکمل بغاوت اختیار کر لی، جب میں نے اپنے کانوں سے اس تحریک کے ایک رکن کو نبی کریم ﷺ کے بارے میں نازیبا زبان استعمال کرتے ہوئے سن لے۔“

اقبال ” کا جذبہ عشق و احترام رسول ﷺ اس حد تک پہنچ چکا تھا کہ وہ اپنی عمر کے آخری ایام میں اس وجہ سے مضطرب اور پریشان رہتے تھے کہ مبادا کیسیں ان کی عمر رسول پاک ﷺ کی عمر مبارک سے زیادہ نہ ہو جائے۔ چنانچہ علامہ کے ایک قریبی نیاز مند حکیم احمد شجاع لکھتے ہیں کہ انہوں نے ایک دن عمار کو بت زیادہ فکر مند، مغموم اور مضطرب حال میں دیکھ کر پوچھا کہ آج آپ اتنے مغموم اور پریشان کیوں ہیں؟ علامہ کا نبیتی ہوئی آواز میں کہنے لگے۔ ”احمد شجاع! میں یہ سوچ کر اکثر مضطرب اور پریشان ہو جاتا ہوں کہ کیسی میری عمر نبی کریم ﷺ کی عمر سے زیادہ نہ ہو جائے۔“ بالآخر یہ عاشق صادق اس خوف سے کہ کیسیں اس سے عمر کے معاملہ میں سوئے ادبی نہ ہو جائے، اپنے آقا کی عمر تک پہنچنے سے قبل ہی ۶۱ سال کی عمر میں اس جہان فانی سے کنارا کر کے حضور ﷺ کے سایہ رحمت میں پہنچ گیا اس طرح اقبال نے نہ صرف اپنی ساری زندگی عشق رسول ﷺ میں گزار دی، بلکہ اپنی جان دے کر بھی احترام رسول ﷺ کا ثبوت دنیا کو دیا ہے۔<sup>(۹)</sup>

اقبال ” کی ساری شاعری کا مرکز و محور سراپائے رسول ﷺ ہے۔ علامہ کی چند ابتدائی نظموں کو چھوڑ کر ان کی ساری شاعری زمزدہ نعمت ہے۔ انہوں نے روایت نعمت کوئی سے ہٹ کر نعمت رسول مقبول ﷺ کو ایک نیا اسلوب اور ایک نیا الجہ و آہنگ دیا، جس سے ہماری اردو، فارسی شاعری نا آشنا تھی۔ اردو فارسی شعر کی طرح انہوں نے حضور رسالت مأب ﷺ کو صرف ہدیہ سپاس و عقیدت پیش کر کے اسے اپنی ذات کے لئے ذریعہ نجات نہیں بنایا بلکہ ذات و صفات رسالت مأب ﷺ کے جمل جہاں آرائی جھلک اپنے حسن کلام کے آئینہ میں دکھلا دی تاکہ انسان حیات و کائنات پر محیط سیرت و کردار کے اعلیٰ ترین پیکر جیل کے ہر نقش پاکو اپنا رہنا بنا کر اپنی دنیا اور عاقبت سنوار لے۔ اقبال کی نعمت کا کرشمہ حسن تو یہ ہے کہ اس کی بدولت دلوں کی دیران دنیا محبوب حجازی کی محبت سے معمور ہو گئی اور نغمہ نعمت کے سوز و ساز سے قافلہ بے زمام کو اپنی منزل

مراد سوئے مدینہ نظر آگئی اور غیروں کے دل بھی اس حجازی لے کی طرف سکھنچنے لگے۔ یوں محسوس ہوتا ہے کہ بارگاہ رسالت کے شاعر حضرت حسانؓ کے بعد اقبال کے زمزہ محبت میں بھی روح القدس کا ملکوتی آہنگ شامل ہو گیا۔ اس کلام کی تائیر کا کیا کہنا جس نے لاکھوں بلکہ کروڑوں انسانوں کے دلوں میں پیغام محمد علی ﷺ کے ذریعہ آزادی کے لئے ترب پیدا کی، جس کے نتیجہ میں بر صیرہ ہند کے مسلمانوں کے لئے ایک عظیم اسلامی مملکت دنیا کے نقشہ پر نمودار ہوئی، جس کے پیغام سے ایران میں اسلامی انقلاب کی راہ ہموار ہوئی، جس کا برتاؤ اعتراف خود ایران کے سابق صدر اور موجودہ روحانی پیشووا جانشین امام شیخیٰ جمعۃ الاسلام آیت اللہ خامنہ ای نے ۱۳۰۸ ہجری میں اپنے خطاب لاہور کے موقع پر کیا تقدیم یہی نہیں بلکہ دنیا کی عظیم اور پر طاقت روں کو اقبال نے پیغام جہاد اور جذبہ وابستگی دین مصطفیٰ نے تکست فاش دی اور آج ہم دیکھ رہے ہیں کہ اس کے دور رس اثرات افغانستان کی سرحدوں کو پار کر کے روس کی سرحد میں داخل ہو رہے ہیں۔ سر قدم اور بخارا میں پھر سے اسلام کی عظمت گم گئی کی بازیافت کا آغاز ہو رہا ہے۔ سو شلت امپریزم کا شیرازہ روں کے زیر اثر علاقوں اور خود روں کے اندر بکھر گیا۔ اس کے علاوہ دنیائے عرب اور بالخصوص مصر میں جو عقیدت اور محبت اقبال کے لئے راقم الحروف نے اپنے دورہ مصر سال ۱۳۰۹ ہجری میں دیکھی، اس کا سبب بھی اہل مصر کی زبانی یہی تھا کہ اقبال کی ہی معجزی بیانی سے نسل کے ساحل سے تابغات کا شفر قائلہ اسلام لوائے محمد کے سایہ میں پھر سے سوئے حرم جادہ پیدا ہوا ہے۔ جامعہ الازہر کے اساتذہ کرام اور خاص طور سے ڈاکٹر ابوالوفا تھنازانی پروردائیس چانسلر قاہروہ یونیورسٹی اور ان کے رفتائے کار سے ایک دینی تقریب میں ملاقات، میرے ہم ہم رفق محترم سفیر پاکستان میاں اسماعیل محمد کے حرکی (Dynamic) نظر کے بارے میں پہلی ہار یہ اکٹھاف ہوا کہ اس نے کس طرح مصر کے دینی ملکوں میں شوری انقلاب پیدا کیا ہے۔ مجھے یقین ہے کہ جوں جوں زمانہ گزرے گا، اقبال کی بصیرت جو نور مصطفیٰ ﷺ سے روشن ہے عام ہو گی اور دنیا پر اسرار کتاب کھلتے جائیں گے۔

قامہ، عظیم محمد علی جناح :

قامہ، نظرؓ نے اپنی ساری زندگی کائنات دہر میں اسم محمد ﷺ سے اجلاء کرنے میں

کھا دی۔ یہ عشق رسول ﷺ کی چنگاری تھی جس نے انہیں لکھنے ان (Lincon's) میں داخلہ لینے کے لئے مجبور کیا۔ پھر یہی وہ قوت عشق تھی جس کی بدولت انہوں نے ایک دن حکمت خورده قوم کو غلامی کی پستیوں سے نکال کر برٹش ایپارٹ اور ہندو سامراج جیسی طاقتوں کے مقابل صرف آراء کیا اور بالآخر غلامان محمد ﷺ کو نہ صرف کامرانی اور آزادی سے ہمکنار کیا بلکہ ان کے لئے پاکستان کی صورت میں ایک ایسی اسلامی سلطنت حاصل کی جسے موجودہ دنیا کی ایک پر طاقت بھی اپنی قوت اور جبروت کے سامنے سرنگوں نہ کر سکی اور یہ حقیقت دنیا پر پھر ایک بار آشکار ہوئی کہ ”محمد ﷺ کی غلامی ہے سند آزاد ہونے کی۔“

وسط ایشیا کی مسلم ریاستوں کی آزادی کے بعد اقبال، قادر اعظم اور جمال الدین افغانی کی وہ دیرینہ آرزو بھی پوری ہونے کو ہے جو ان کی جسم بصیرت پر قرن ہاتھ پہنچنے والے ”اسلامستان“ کی شکل میں جلوہ گر تھی۔

اگرچہ ”مولانا محمد علی جوہر“ ”علامہ اقبال“ اور ”قادر اعظم“ کی دینی درسگاہ کے فارغ التحصیل نہ تھے بلکہ ان کی عمر سیورپ کے نکری صنم کدوں اور دانش گاہوں میں گزری تھیں۔ انہیں بقاۓ دوام اپنے علم و دانش کی وجہ سے نہیں بلکہ عشق خیر الامم ﷺ کی بدولت نصیب ہوا۔ ہاں یہ بات ایک حد تک درست ہے کہ حضرت اقبال، ”قادر اعظم“ اور مولانا محمد علی جوہر کو توفیق الہی سے ان کے علم اور فضل و کمال نے وابستہ دامان نبوت ﷺ کر دیا تھا، جس کی وجہ سے وہ ذیر سایہ ابدیت آگئے۔

## پاک و ہند کے چند شہید ان ناموس رسالت ﷺ

سابقہ باب میں ہم نے اکابرین ملت سے تین شخصیتوں کا دامان مصطفوی ﷺ سے وابستگی کا ذکر کیا ہے۔ اس باب میں ہم نے پاک و ہند کے چند ان شہید ان ناموس رسالت ﷺ کی داستان حیات کے کچھ درق شامل کیے ہیں جو اعلیٰ تعلیمی درس گاہوں سے نا آشنا، علم و حکمت سے بے برهہ گوشہ گنائی میں پڑے ہوئے تھے مگر ہم مصطفیٰ ﷺ پر جی جان سے قریان ہو کر زندہ جلوید ہو گئے اور موت خود ان کے لئے مسیحابن گئی۔ کیا ہی چیز بات کی ہے ایک ہندو شاعر پنڈت ہری چند اختر نے۔

زندہ ہو جاتے ہیں جو مرتے ہیں ان کے نام پر  
اللہ اللہ موت کو کس نے سیحا کر دا  
یوں تو ان عاشقان پاک طینت کی فہرست بہت طویل ہے لیکن ہم یہاں ان چند  
شہید ان ملت کا تذکرہ کریں گے، جن کے حالات اور واقعات تک ہماری رسائی ہو سکی  
ہے۔ غازی علم الدین شہید اور ان کے پیش رو مردان غازی کا جوڈیشل ریکارڈ بڑی حد  
تک محفوظ ہے اس لئے ہم ان کے کارنامہ حیات سے اس تذکرہ کا آغاز اس دور کے  
تاریخی پس منظر کے ساتھ کریں گے۔  
**تاریخی پس منظر:**

۱۸۵۷ء کی جنگ آزادی کے بعد ہندوستانی مسلمان بڑے ہی پر آشوب دور سے  
گزر رہے تھے۔ عیسائی، آریہ سماجی اور ہندوؤں کی اسلام دشمن طاقتیں مسلمانوں کو سیاسی  
اور معاشی طور پر کمزور کر کے انہیں دین سے بیگناہ اور منحر کرنے کے لئے باقاعدہ مظہم  
سمم پلا رہی تھیں۔ شدھی، سکھن اور آریہ مسلم مجہی متصب اور فرقہ پرست تحریکیں  
مسلمانوں کے خلاف سرگرم عمل تھیں۔ ان کے لیے ڈر نہ صرف مسلمانوں کے حقاند اور  
پھر کامیاب اڑاتے تھے، بلکہ انہوں نے اسلام اور خیر اسلام کے خلاف دل آزار کتابوں  
کی تصنیف و اشاعت کا سلسلہ بھی زور و شور سے شروع کر رکھا تھا، جس کی وجہ سے  
قدرتی طور پر ریاست کے مسلمانوں کے جذبات مختل ہو گئے۔

اس دور کے آریہ سماجی لیڈر سوای دیامند نے ایک دل آزار کتاب "ستیارتھ پر کاش" لکھی، جس میں اسلام اور شرع اسلام حکیمیت کی ذات گراہی پر ریکا اور سو قیانہ  
حلیے کے گئے تھے، جس کے خلاف مسلمانوں نے خت احتجاج کیا۔ پہلے تو برلن گورنمنٹ  
خیوش تباشی نہیں رہی، لیکن جب وہ کھا کہ مسلمان مرنے مارنے پر تیار ہو گئے ہیں تب  
کہیں جا کر گورنمنٹ نے اس کتاب کی خبلی کا محض فوا۔ اس کے بعد اسی سوای دیامند کے  
ایک پہلے مہلوک کرشن ایئنٹر ٹیپ کتب نے پہنچت چھپتی لال کے اس فرضی نام سے ایک  
اور رسوائے نہانہ کتاب "ترجمہ لار رسول" لکھی۔ لاہور کے ایک بدجنت کتب فروش راج  
پل نے اس کتاب کی طباعت اور اشاعت کا پڑا اٹھایا اور سال ۱۹۲۳ء میں وہ کتاب چھپ  
کر پاڑا۔ میں آئی تو مسلمانوں میں فہم و فصرہ کی لمبڑی گئی۔ مسلمان زعماء نے حکومت سے

اس کتاب کی فوری ضبطی اور اس کے ناشر کو قرار واقعی سزادی نے کام طالبہ کیا جس پر راج پال کے خلاف فرقہ دارانہ منافرتوں کے جرم میں مقدمہ چلا گیا۔ لاہور کے ایڈیشنل ڈسٹرکٹ محکمہ تحریر نے طزم کو چھ ماہ قید کی سزادی۔ اس کے خلاف لاہور ہائی کورٹ میں اپیل دائر کی گئی۔ اس وقت شادی لال جیسا متعصب ہندو ہائی کورٹ کا چیف جسٹس تھا جس کی ایجاد پر جس کنور دلیپ سنگھ نے ۱۹۲۴ء میں راج پال طزم کو بری کرتے ہوئے تحریر کیا کہ کتاب کی عبارت کتنی ہی ناخوشگوار کیوں نہ ہو، اس سے بہر حال کسی قانون کی خلاف ورزی نہیں ہوتی۔ اس فیصلہ نے مسلمانوں کی آتش غضب کو اور بھڑکا دیا۔ اس دور میں مسلمانوں کے ترجمان "مسلم آؤٹ لک" (Muslim Out Look) نے اس غیر منصفانہ فیصلہ پر سخت گرفت کی اور حکومت پر یہ بھی واضح کر دیا کہ اگر اس فیصلہ پر نظر ثانی نہ کی گئی تو اس کے نتائج اور عاقب نہایت مملک اور تباہ کن ہوں گے۔ اس ادارے پر "مسلم آؤٹ لک" کے ایڈیٹر پر نظر، پبلشرنور الحق کو قید اور جرمانہ کی سزادی گئی لیکن یہاں تو

### بڑھتا ہے ذوق جرم ہر سزا کے بعد

اس ناروا قانون کے خلاف جو مذہبی دل آزاری جیسے سمجھیں جرم کی پشت پناہی کر رہا تھا مولانا ظفر علی خان کی زبان و قلم کو جنبش ہوئی جس نے ایجی ٹیشن کی صورت اختیار کر لی۔ پھر مولانا ظفر علی خاں کو بھی اسی جرم کی پاداش میں حوالہ زندگی کر دیا گیا، لیکن صورت حال کی سمجھیں کے پیش نظر مولانا کو قبل از وقت ہی رہا کرنا پڑا، جس پر مولانا نے فی البدیل ایک شعر پر نہذہنٹ جیل کو لکھ کر دیا اور اس سے کہا کہ وہ اس شعر کو حکومت وقت تک پہنچا دے۔ شعر میں مولانا کے طفر کی کات ملاحظہ ہو۔ حکومت سے استفسار کرتے ہوئے کہتے ہیں۔

کیوں نکالو جیل سے مجھے خانماں برباد کو  
کچھ تو رہنے دو ابھی سرال میں داماں کو

ادھر مولانا ابوالکلام آزاد اپنے منفرد علمی انداز میں حکومت کے فیصلہ کے خلاف مسلمانوں کے احتجاج پر حکومت کی بے حصی پر تنقید کر رہے تھے۔ اس وقت مسلمانوں کے اردو اگریزی اخبارات نے بھی اپنے مضامین اور اداریوں میں دلیپ سنگھ کے اس فیصلہ کے خلاف سخت غم و غصہ کا اظہار کرتے ہوئے تھے۔ اگریزی روز

نامہ "مسلم کرائیکل" نے اس فیصلہ کو ہدف تنقید بناتے ہوئے لکھا:

"کنور دلپ سخنے نے قانون کی غلط تشریع کی ہے ورنہ قانون میں اس بات کی معنوائش موجود ہے کہ وہ راج پال جیسے دریدہ وہن بے غیرت گستاخ کامنہ بند کرے کیونکہ اس سے بڑھ کر مذہبی دل آزاری کی بات اور کیا ہو سکتی ہے کہ اس سے دنیا کا اور بالخصوص بر صیر کا ہر مسلمان دل گرفتہ اور اپنے رسول کی ناموس پر کٹ مرنے کے لئے بے چین ہے۔" اخبار نے کھل کر یہ بھی لکھ دیا کہ "اگر عدالت نے اس فیصلہ پر نظر ہانی نہ کی تو کوئی مجاہد انہوں کھڑا ہو گا جو اس گستاخ کا سر قلم کر دے گا۔" لیکن حکومت اس وقت نہ اقتدار میں مست تھی۔

ان ہی دنوں لاہور کی شاہی مسجد میں ایک عظیم اجتماع ہوا، جس میں مولانا محمد علی جو ہر نے خطاب کرتے ہوئے کہا:

"عزیزو! میں کوئی وکیل یا قانون دان نہیں۔ قانون کے بارے میں جو کچھ بھی سیکھا ہے وہ عدالت کے کثیرے میں ملزم کی حیثیت سے کھڑے ہو کر سیکھا ہے۔ میرا مشورہ ہے کہ آئندہ ایسے فتنوں کے سداب کے لئے اس قانون ہی کو بدلوادیں۔ اور تعزیرات ہند میں ایک مستقل دفعہ کا اضافہ کر کے تو ہیں بانیان مذہب کو جرم قرار دیا جائے۔ اب تک کوئی ایسی مستقل سزا آپ کے ہک کے قانون میں موجود نہیں جو اس ہک کے باشندوں کے فرقوں کی دل آزاری پر دی جاسکے۔ اس قانون کا مسودہ میں تیار کیے رہتا ہوں۔ اسلامی کے مبراس میں مناسب ترسم کر کے ابوان میں پیش کریں اور منظور کریں۔ اس طرح آقا اور ہادی علیہ السلام اور ان کے ساتھ تمام دوسرے مذاہب کے محترم پیشواؤں کی شخصیتیں بھی بذریعی اور بے نکام لکھنے والوں کے حلول سے محفوظ ہو جائیں گی۔ علمی رنگ میں کسی مذہب یا تاریخی حیثیت سے کسی بانی مذہب پر تنقید کرنا ایک الگ بات ہے، اس کا دروازہ ہمیشہ کھلا رہنا چاہئے، لیکن کھلی تو ہیں جو کسی مذہب کے بارے میں ہو، اسے آج ہندوستان کے قانون میں قطعی جرم قرار دے کر اس کا دروازہ ہمیشہ کے لئے بند کرنا ہو گا۔"

مسلمان جب اپنے اس بے باک قائد کی تقریں کر شاہی مسجد سے باہر نکلے تو جوش غضب سے ان کی آنکھیں سرخ نہیں۔

یہ بات بھی ہمارے قابل فحص [marfat.com](http://marfat.com) سے ہے۔

راج پال کو سزا ہونے کی بجائے اس کے بعد اسی جرم کا ایک اور مقدمہ لاہور ہائی کورٹ کی ایک ڈویژن میں نجخ کے سامنے پیش ہوا، جس میں جسٹس براؤے سینٹر جخ تھا، اس مقدمہ میں دلیپ سنگھ کی رائے سے اختلاف کرتے ہوئے اس ڈویژن نجخ نے یہ فیصلہ دیا کہ دفعہ ۱۵۳ الف ایسے لڑپچر پر بھی حاوی ہے جو فرقہ دارانہ فساد پھیلائے یا مذہبی دل آزاری کا باعث بنے۔ لیکن یہ فیصلہ مسلمانوں کو مطمئن نہ کر سکا۔ سال ۱۹۶۷ء میں مولانا محمد علی جوہر کی تحریک پر مسلم ارائیں مرکزی قانون ساز اسمبلی کی تائید سے تعزیرات ہند میں دفعہ ۲۹۵ الف کا اضافہ کیا گیا جس کی رو سے مذہب یا مذہبی عقائد کی توہین کی سزا دو سال قید مقرر کی گئی۔ اس دفعہ میں بھی واضح طور پر بانیان مذہب کی توہین شامل نہ تھی اور نہ ہی ڈویژن نجخ کے فیصلہ یا ۲۹۵ الف تعزیرات ہند کا اطلاق موثر بہ ماضی شامل نہ تھا اور نہ ہی اس دفعہ کے اضافے سے مسلمانوں کی کوئی اشک شوئی ہو سکی جو توہین رسالت کو ایک ناقابل معافی جرم سمجھتے ہیں۔ (۱۰)

غازی خدا بخش کا راج پال پر پہلا قاتلانہ حملہ:

چنانچہ ۲۲ ستمبر ۱۹۶۷ء کو جب وہ ملعون راج پال اپنی دکان پر موجود کاروبار میں مشغول تھا، ایک مرد مجاہد خدا بخش اکو جھانے جو اندر دن کی گیث لاہور کا رہنے والا اور جس کا معروف کشمیری خاندان سے تعلق تھا، اس خبیث پر تیز دھار چاقو سے حملہ کر کے اسے مضروب کر دیا، لیکن اس بدجنت نے اس وقت بھاگ کر اپنی جان بچالی۔ غازی خدا بخش کو ذیر دفعہ ۱۳۰ الف تعزیرات ہند مگر فثار کر کے ڈسٹرکٹ مجسٹریٹ لاہور سی۔ ایم۔ بی او گلوی کی عدالت میں مقدمہ کی سماعت شروع ہوئی۔ غازی خدا بخش نے اپنی طرف سے وکیل صفائی مقرر کرنے سے انکار کر دیا۔ راج پال مستفیض نے عدالت میں بیان دیتے ہوئے کہا: ”مجھ پر یہ حملہ ”کتاب“ کی اشاعت اور مسلمانوں کے ایجی ٹیشن کی وجہ سے کیا گیا ہے اور مجھے خطرہ ہے کہ ملزم خدا بخش اب بھی مجھے جان سے مار دے گا۔ حملہ کے وقت ملزم چلا یا تھا: کافر کے پچے، آج تو میرے ہاتھ آیا ہے، میں تجھے زندہ نہیں چھوڑوں گا۔“ عدالت کے استفسار پر اس مرد غازی نے گرج دار آواز میں کہا: ”میں مسلمان ہوں ہامس رسالت کا تحفظ میرا فرض ہے۔ میں اپنے آقا کی توہین ہرگز برداشت نہیں کر سکتا۔“ پھر راج پال کی طرف اشارہ کرتے ہوئے کہا: ”اس نے میرے رسول کی شان میں

گستاخی کی تھی، اس لئے میں نے اس پر قاتلانہ حملہ کیا لیکن یہ کم بخت اس وقت میرے ہاتھ سے فج نکلا۔ ”

اقرار جرم کے بعد غازی بخش کو سات سال قید سخت، جس میں تین ماہ قید تنائی شامل تھی، کی سزا نتائی گئی اور میعاد قید کے اختتام پر پانچ پانچ ہزار کی تین صد اسیں کے لئے داخل کرنے کا حکم دیا گیا۔ (۱۱)

### غازی عبد العزیز:

اس واقعہ کے چند دن بعد ایک اور مرد غازی عبد العزیز نے، جو افغانستان سے اپنے سینہ میں اس دشمن اسلام راج پال کے خلاف غیظ و غصب کی آگ لے کر لاہور پہنچا تھا، ۱۹ اکتوبر ۱۹۶۲ء کی شام راج پال کی دکان پر آیا۔ اتفاقاً اس وقت راج پال کا ایک یار سوائی سینا نند بیٹھا تھا، جسے غازی عبد العزیز نے شامِ رسول سمجھ کر چاہوئے حملہ کر کے زخمی کر دیا لیکن وہیس نے جائے داردات پر پہنچ کر غازی عبد العزیز کو گرفتار کر لیا۔ اسی ڈسٹرکٹ محسٹریٹ او گلوئی نے سرسری ساعت کے بعد ۱۱۲ اکتوبر ۱۹۶۲ء کو اس مرد مجاهد کو بھی وہی سزا دی جو غازی خدا بخش کو دی گئی تھی، جسے بھگت کر یہ دونوں مردان غازی جیل سے سرخود ہو کر نکلے۔

### سید عطاء اللہ شاہ بخاری:

یہ قید و بند کا سلسلہ جاری تھا کہ اس وقت ایک خطیب آتش نواشا، جسے دنیا عطاء اللہ شاہ بخاری کے نام سے جانتی ہے۔ ایوان حکومت نے اپنے خلاف بغاوت کا خطرہ محسوس کرتے ہوئے لاہور میں دفعہ ۱۳۲ نافذ کر دی۔ اس لئے مسلمانوں کا ایک فقید الشال اجتماع بیرون والی درواڑہ درگاہ شاہ محمد غوثؒ کے احاطہ میں منعقد ہوا۔ وہاں اس عاشق رسول ﷺ نے ناموس رسالت پر جو تقریر کی، وہ اتنی دل گداز تھی کہ سامعین پر رفت طاری ہو گئی۔ کچھ لوگ تو دعاڑیں مار مار کر رونے لگے۔ شاہ جی نے مسلمانوں سے خطاب کرتے ہوئے کہا۔

”آج آپ لوگ جناب فخرِ رسول محمد علی ﷺ کے عز و ناموس کو برقرار رکھنے کے لئے یہاں جمع ہوئے ہیں۔ آج جس انسان کو عزت بخشے والے کی عزت خطرہ میں ہے۔ آج اس جلیل المرتبت کا ناموسی معیض خط و سیف جسم کی دی ہوئی عزت پر تمام

موجودات کو ناز ہے۔" اس جلسہ میں مفتی کفایت اللہ اور مولانا احمد سعید دہلوی بھی موجود تھے۔ شاہ بنی نے ان سے مخاطب ہو کر کہا:

"آج مفتی کفایت اللہ اور احمد سعید کے دروازے پر ام المومنین عائشہ صدیقہ" اور ام المومنین خدیجہ الکبریٰ ٹکڑی آواز دے رہی ہیں۔ ہم تمہاری مائیں ہیں۔ کیا تمہیں معلوم نہیں کہ کفار نے ہمیں گالیاں دی ہیں۔ ارے دیکھو! کیس ام المومنین عائشہ صدیقہ ڈروازہ پر تو ٹکڑی نہیں؟"

یہ الفاظ دل کی گمراہیوں سے اس جوش اور ولولہ کے ساتھ ابل پڑے کہ سامعین کی نظریں معاً دروازے کی طرف اٹھ گئیں اور ہر طرف سے آہ و بکا کی صدائیں بلند ہونے لگیں۔ پھر اپنی تقریر جاری رکھتے ہوئے فرمایا:

"تمہاری محبتوں کا تو یہ عالم ہے کہ عام حالتوں میں کث مرتے ہو لیکن کیا تمہیں معلوم نہیں کہ آج گنبد خضری میں رسول اللہ ﷺ توب رہے ہیں۔ آج خدیجہؓ اور عائشہؓ پریشان ہیں۔ بتاؤ! تمہارے دلوں میں اہمات المومنین کے لئے کوئی جگہ ہے؟ آج ام المومنین عائشہؓ تم سے اپنے حق کا مطالبہ کرتی ہیں۔ وہی عائشہؓ جنہیں رسول اللہ ﷺ "حیرا" کہہ کر پکارا کرتے تھے، جنہوں نے سید عالم ﷺ کو وصال کے وقت مساوک چبا کر دی تھی۔ یاد رکھو کہ اگر تم نے خدیجہؓ اور عائشہؓ کے لئے جائیں دے دیں تو یہ کچھ کم لخڑی بات نہیں۔" (۳۲)

شاہ بنی نے اپنی تقریر جاری رکھتے ہوئے کہا:

"جب تک ایک مسلمان بھی زندہ ہے، ناموس رسالت پر حملہ کرنے والے چین سے نہیں رہ سکتے۔ پولیس جھوٹی، حکومت کوڑھی اور ڈھنی کمشنز نا اہل ہے۔ وہ ہندو اخبارات کی ہرزہ سرائی تو روک نہیں سکتا، لیکن علائے کرام کی تقریں روکنا چاہتا ہے۔ وقت آگیا ہے کہ دفعہ ۱۳۳ کے میں پرچمے اڑا دیئے جائیں۔ میں دفعہ ۱۳۳ کو اپنے جوتے کی نوک تلنے مسل کر رہا ہوں گا:

پڑا ٹلک کو دل جلوں سے کام نہیں  
جلاء کے راکھ نہ کر دوں تو داغ نام نہیں

داغ کا یہ شعر شاہ بنی نے کچھ اس انداز سے پڑھا کہ لوگ بے قابو ہو گئے۔ اس تقریر نے سارے شر میں آگ لگا دی۔ لاہور میں بدنام زمانہ کتاب، اس کے مصنف اور

ناشر کے خلاف جا بجا جائے ہو نہ گھوٹا۔

## غازی علم الدین شہید

ابتدائی حالات زندگی:

علم الدین ایک بخت کش نجار "طالع مند" کا بیٹا تھا جو طالع ساز گارلے کر پیدا ہو جسے ماں کی گود میں دیکھ کر ایک فقیر نے بھارت دی تھی کہ تم لوگ بڑے ہی خوش نصیب ہو کہ ایسا بخت آور بچہ تمہارے گھر پیدا ہوا ہے۔ علم الدین نے قرآن مجید کی ابتدائی تعلیم اپنے محلہ کی مسجد میں حاصل کی جو اس زمانہ میں بازار سرفروشان کے نام سے مشور تھا۔ جب یہ بچہ ذرا بڑا ہوا تو باپ نے جلد ہی اسے اپنے ساتھ کام پر لگایا، جس میں اس نے بڑی جلدی صمارت حاصل کر لی۔ علم الدین کا ایک بچپن کا ساتھی عبدالرشید تھا جسے سب پیار سے "شیدا" کے نام سے پکارتے تھے۔ شیدا کے والد کی دکان مسجد وزیر خل کے سامنے واقع تھی۔ ایک دن دونوں دوست گھر سے شام کے وقت جب مسجد وزیر خل پہنچے تو وہاں ایک جلسہ عام میں شیطان طینت راج پال کے خلاف تقریں ہو رہی تھیں، جس میں یہ اعلان ہو رہا تھا کہ مسلمان اپنی جائیں قربان کر دیں گے لیکن اس مردود راج پال کو زندہ نہیں چھوڑیں گے۔ یہ تقریں کر دنوں دوست ترپ اٹھے۔ مگر آگر علم الدین نے اپنے والد طالع مند سے پوچھا:

"کیا کوئی شخص جو ہمارے نبی ﷺ کی شان میں گستاخی کرے زندہ رہ سکتا ہے؟"

باپ نے جواب دیا: "بیٹا مسلمان اسے زندہ نہیں چھوڑیں گے۔"

"کیا اسے مارنے والے کو سزا ملے گی؟" علم الدین نے باپ سے دریافت کیا۔

"ہاں بیٹا یہاں گوروں کے قانون کے مطابق اس کو پچانسی کی سزا ملے گی۔" باپ نے جواب دیا لیکن یہ سوال سن کر طالع مند لفڑ مند ضرور ہوا ہو گا کہ اس کا بیٹا آج اسی باتیں کیوں کر رہا ہے۔

اسی رات علم الدین نے دیکھا کہ خواب میں ایک بزرگ نمودار ہوئے ہیں اور اس سے کہ رہے ہیں: "علم الدین دشمن نے تمہارے نبی ﷺ کی شان میں گستاخی کی

ہے، تم ابھی تک سور ہے ہو۔ انھوں اور جلدی کرو۔” یہ خواب دیکھ کر وہ فدائی رسول ملکہ فوراً اٹھ بیٹھا اور اپنے اوزار لے کر صح سویرے اپنے دوست شیدا کے گھر پہنچ گیا اور وہاں سے دونوں دوست بھائی دروازے کے سامنے والے کھلے میدان میں جا پہنچے۔ علم الدین نے وہاں رازدارانہ طریقہ سے اپنے دوست ”شیدے“ کو رات والا خواب سنایا تو اس کی حرمت کی کوئی انتہا نہ رہی کیونکہ اس نے بھی گذشتہ رات یہی خواب دیکھا تھا۔ اب دونوں دوستوں میں تکرار ہونے لگی۔ دونوں کا اصرار تھا کہ اس موزی کو مارنے کے لئے اسے بشارت ہوئی ہے۔ آخر طے پایا کہ قرعہ ڈالا جائے۔ اس میں جس کا نام آئے وہی اس کام کو سرانجام دے گا۔ تین بار قرعہ ڈالا گیا اور ہر بار قرعہ فال طالع مند کے خوش نصیب فرزند علم الدین کے نام نکلا، جس پر اس کا چہرہ خوشی سے چمک اٹھا۔ شیدا کو اپنے اس دوست کی خوش بختی پر رشک آیا۔ اس نے علم الدین کو اس کامیابی پر مبارک باو دی، جس کے بعد دونوں دوست ایک دوسرے سے جدا ہو گئے۔ وہاں سے علم الدین یہ ہے گھر پہنچ کیونکہ اس نیک فال کے بعد ان کا جی کسی اور کام کی طرف مائل ہی نہیں ہوا۔ وہ گھر آ کر کچھ دری کے لئے لیٹ گئے تو ذرا دری کے لئے ان کی آنکھ لگ گئی۔ کیا دیکھتے ہیں کہ وہی بزرگ دوبارہ نمودار ہو کر ان سے کہہ رہے ہیں:

”علم الدین یہ وقت سونے کا نہیں بلکہ جس کام کے لئے تمہیں جن لیا گیا ہے، اس کی سمجھیل کے لئے فوری پہنچو درنہ بازی کوئی اور لے جائے گا۔“ جس پر وہ ایک بار پھر اپنے دوست شیدا کے پاس الوداعی ملاقات کے لئے پہنچے اسے اپنی کچھ چیزیں بطور یادگار دیں اور دوبارہ گھر پہنچ کر انہوں نے منصوبہ کی سمجھیل کا پروگرام اپنے ذہن میں مرتب کر لیا اور گھر میں کسی سے اس بارے میں کوئی بات نہیں کی، اس ذر سے کہ کہیں خون اور قرابت کے رشتے اس راہ میں حائل نہ ہو جائیں۔ اس دن انہوں نے غسل کیا۔ سرخ دھاری دار تیس پہنچی۔ سر پر گہڑی پاندھی۔ صاف اور بجل لباس پر خوشبو لگائی۔ اس سے قبل انہوں نے اپنی ماں سے میٹھے ہاول کی فرمائش کی تھی، جسے باپ اور بیٹے نے مل کر تناول کیا۔ باپ کے کسی کام پر جانے کے بعد علم الدین نے اپنی معصوم بیتھجی کے ماتھے کو سوتے میں بڑے پیار سے چوما اور بھا بھی سے کچھ پیٹے لے کر اس صح و صح سے خوش خوش اپنی صمم پر روانہ ہو گئے۔ مگر کسی کے ذہن میں یہ بات نہ آئی کہ علم الدین نے آج کے دن یہ سارا اہتمام کیوں کیا ہے۔ مگر سے گھٹی بازار پہنچ کر انہوں نے آتمارام کباڑیے کی

کو سزاۓ موت کا فیصلہ سنایا اور مسل حسب ضابطہ توثیق کے لئے لاہور ہائی کورٹ بھجوائی گئی۔ والدین کے حکم کی تقلیل میں علم الدین کی جانب سے بھی اس فیصلہ کے خلاف اپیل دائر کی گئی۔ جس کی پیروی اس وقت کے چوٹی کے قانون دان اور اسلامیان ہند کے رہنماء قائد اعظم محمد علی جناح نے کی، جب کہ دیوان رام لال دکیل سرکار تھا۔ مقدمہ کی ساعت جس سے براؤ دے اور جس سے جان اسٹون نے کی۔

قادہ اعظم کی بحث کا سب سے اہم نکتہ یہ تھا کہ راج پال نے ”ریگیلا رسول“ جیسی قابل اعتراض کتاب شائع کر کے چیغبر اسلام کی توهین کی ہے جسے کوئی مسلمان برداشت نہیں کر سکتا۔ چونکہ یہ کتاب اشتعال انگلیزی کا سبب ہے، اس لئے ملزم نے قتل عمد کا ارتکاب نہیں کیا، لہذا اسے سزاۓ موت نہیں دی جا سکتی۔ اس کے جواب میں دکیل سرکار نے من جملہ دیگر دلائل کے یہ موقف اختیار کیا کہ چیغبر اسلام کی اہانت واقعی افسوسناک بات ہے، لیکن تعزیرات ہند میں اس جرم کی کوئی سزا مقرر نہیں، اس لئے مقتول نے کوئی خلاف قانون حرکت نہیں کی تھی، چنانچہ ملزم کا یہ فعل اشتعال انگلیزی کی تعریف میں نہیں آتے۔ فریقین کے دلائل سننے کے بعد لاہور ہائی کورٹ نے ۷ ا جولائی ۱۹۲۹ء سین کورٹ کی سزاۓ موت کے فیصلہ کی توثیق کی۔ مسلمان زمانہ کے اصرار پر اس فیصلہ کو پریوی کو نسل میں اس خیال سے جعلیخ کر دیا گیا کہ شاید دہل سے اسی فرقہ وارانہ منافرتوں اور اشتعال انگلیزی کے خلاف مسلمانوں کو کوئی وادری مل سکے، لیکن یہ خیال خام نکلا اور پریوی کو نسل نے نہ ہی اشتعال انگلیزی پر اظہار رائے کے بغیری اپیل ۵ نومبر ۱۹۲۹ء کو نامنظور کر دی۔ جب یہ فیصلہ عازی طム الدین کو سنایا گیا تو وہ خوشی سے جمع اشیے اور کہل۔

”اس سے بڑھ کر میری خوش نصیبی اور کیا ہو گی کہ مجھے شادوت کی موت نصیب ہو رہی ہے اور بارگاہ رسالت ملکہ ہم میں حاضری کی سعادت سے بھی مجھے سرفراز کیا جا رہا ہے۔“

ہنگامہ دار درسن بہپا ہونے سے دو دن قبل جب ان کا نگہدار دوست شیدا ان سے ملاقات کے لئے میانوالی جیل پہنچا تو اسے ٹھیکین دیکھ کر طم الدین نے کہا۔ ”یار آج تجھے تو میری طرح خوش ہونا چاہئے، اپنے آقا ملکہ ہم کے نام پر کٹ مرنا ہی ایک مسلمان کی سب سے بڑی آرزو ہے اور اللہ یاک کی کتنی بڑی کرم نوازی ہے کہ ہزاروں لاکھوں

مسلمانوں میں سے اپنے اس حقیر بندے کے ہاتھوں اس ناپاک شیطان کو ختم کرایا اور دیکھو رسول کم ملٹھا پر قربان ہونے کی میری ولی مراد بھی پوری ہو رہی ہے۔ اس لئے تمام مسلمان بھائیوں تک میری یہ بات پہنچاؤ کہ وہ میری موت پر غم نہ کریں بلکہ میرے لئے دعائے خیر کریں۔“

والدین اور عزیز واقارب سے آخری ملاقات کے موقع پر اپنی والدہ سے کہا کہ وہ ان کا دودھ بخش دے۔ مال کی آنکھوں میں آنسو دیکھ کر کہنے لگے۔ ”مال دیکھ تو کتنی خوش نصیب ہے کہ تم بے بیٹی کو شادت کی موت مل رہی ہے۔ مجھے تو ہنسی خوشی رخصت کرنا چاہئے۔“ پھر علم الدین نے پیالہ سے پانی پیا اور اسی پیالے سے اپنے عزیزوں اور والد طالع مند کو بھی پانی پلا کر پوچھا کہ انہیں بھی اس سے ٹھنڈک پہنچی ہے! سب نے جب اثبات میں جواب دیا تو کہنے لگے: ”مجھے تو جگر تک ٹھنڈک محسوس ہو رہی ہے۔“ پھر ان سب سے کہا کہ کوئی ان کی موت پر آنسو نہ بھائے ورنہ انہیں اس سے تکلیف ہو گی۔

جیل کے حکام کو وصیت نامہ میں اپنے عزیزوں کے لئے یہ بات بطور خاص لکھوائی کہ ان کے سول پر چڑھنے سے وہ بخشنے نہیں جائیں گے بلکہ ہر ایک اپنے اعمال کے مطابق جزا اور سزا کا حقدار ہو گا اور انہیں تاکید کی کہ وہ نماز نہ چھوڑیں اور زکوٰۃ برابر ادا کریں اور شرع محمدی ملٹھا پر قائم رہیں۔

انجام کار ۳۱ نومبر ۱۹۲۹ء کو وہ دن آپنچا جس کے لئے علم الدین کی جان بے تاب ترپ رہی تھی۔ رات اس جوان شب زندہ دار نے ذکر الہی اور تجدی میں گزار دی اور طلوع سحر پر انتہائی خشوع اور خضوع کے ساتھ نماز فجر ادا کی تو فرشتہ اجل مجسٹریٹ، داروغہ جیل اور مسکن سپاہیوں کے ہمراہ استقبال کے لئے کوٹھری کے دروازے پر موجود تھے۔ مجسٹریٹ نے اس مرد غازی سے پوچھا: ”کوئی آخری خواہش؟“ تو کہا: ”صرف دو رکعت نماز شگرانہ کی مصلحت۔“ اجازت ملنے پر بجہہ شگر ادا کرنے کے بعد داروغہ جیل سے مخاطب ہوئے، جس کی آنکھ بھی آج خلاف معمول نم تاک تھی اور کہا: ”گواہ رہتا! ایک پروانہ رسول کے شوق شہادت اور آخری سجدہ نماز کے۔“ اور پھر سرخوشی کے عالم میں ان کے ساتھ سوئے دار چل پڑے۔ اس وقت جیل کے قیدی اپنی اپنی کوٹھریوں اور بارکوں میں اس فدائی رسول کی آخری جھلک دیکھنے کے لئے تھیما ایتادہ کھڑے تھے اور ساری جیل درود و سلام کے سرمدی نغموں سے گونج رہی تھی۔ رفیقان زندگی کو الوداع

اور سلام آخر کئے ہوئے مقل میں پہنچ کر جب تختہ دار کو دیکھا تو فرم سرت سے جھوم اٹھے اور زبان مال سے کہا:

عمر یت کہ افسانہ منصور کہن مفت  
من از سر نو جلوہ دہم دار و رعن را  
پھر ساعت سعید کو قریب دیکھ کر تیزی سے تختہ دار کی طرف بڑھے اور وار قلگی  
شوق میں چاہا کہ پھانسی کے پھندے کو، جو وصال حبیب خدا عزیز و عالم کا مژدہ جانفرا لے کر  
نمودار ہوا تھا، خود اپنے ہاتھوں سے گلے میں ڈال لیں، لیکن اسے خلاف شریعت جان کر  
فوراً رک گئے اور حاضرین سے مخاطب ہو کر کہا:

حاصل مر ثار رو یارے کرم  
شادم از زندگی خوش کہ کارے کرم  
اس طرح وہ شہید عشق و محبت شلواظ و فرط اپنے آقا و مولا کے دامن رحمت  
میں پہنچ گیا لیکن اس وقت جیل کے در و دیوار پر ایک میب سناتا اور سکتہ طاری ہو گیا  
تھل جیل کے حکام نے اپنے افسران بلا کے ایسا پر طم الدین شہید کی نعش کو ان کے والد  
اور عزیز و اقارب اور بیکنوں مسلمانوں کے حوالہ کرنے سے الکار کر دیا جو جیل سے باہر  
اے لے جانے کے لئے منتظر کھڑے تھے۔ اس بے تدبیری اور سل ایکاری کی وجہ سے  
مسلمانوں کے جذبات مستحفل ہو گئے۔

لیکن نقص امن کے اندریشہ کے پیش نظر جیل کے کارندوں نے حکومت کی خفیہ  
ہدایات پر شہید نبوت کی لاش کو نہایت خاموشی کے ساتھ بجالت میں جیل کے احاطہ میں عام  
قیدیوں کے قبرستان کے اندر دفن کر دیا، جس نے جلتی پر جیل کا کام کیا۔ لاہور اور  
دوسرے شرودوں میں ہزار میلیں شروع ہوئیں۔ کاروبار محظل ہو گیا۔ برمہنہ پا اور برمہنہ سرماتی  
جلوس نکلنے لگے اور مسلمانوں میں شدید یہجان پیدا ہو گیا۔ اس پر اکابرین ملت جن میں  
علامہ اقبال پیش پیش تھے، سر محمد شفیع، جانب محسن شاہ والد محترم جانب جسٹس ڈاکٹر نسیم  
حسن شاہ چیف جسٹس پاکستان اور دوسرے قائدین کے ہمراہ گورنر سے ملے اور اپنے  
جو اس سال شہید کی لاش کو مسلمانوں کے حوالے کرنے کا مطالبہ کیا جو اس یقین دہانی پر کہ  
وہ امن عاصہ برقرار رکھنے کے ذمہ دار ہوں گے، حکومت نعش ان کے حوالہ کرنے پر  
رضامند ہو گئی چنانچہ تدفین کے تیرہویں دن مسلمان مجسٹریٹ اور میونسل کمشنزوں کی

موجودگی میں شہید کی میت قبر سے نکالی گئی۔ یعنی شاہدؤں کا بیان ہے کہ کئی دن گزر جانے کے باوجود لاش صحیح اور سالم حالت میں موجود تھی اور یوں محسوس ہوتا تھا کہ ابھی آنکھی ہی ہے۔

۱۳ نومبر ۱۹۲۹ء کو سارے شر اور اس کے گرد و نواح سے ہزاروں لاکھوں انسانوں کا ایک سمل بے پناہ قدامی رسول کے استقبال کے لیے رواں دواں تھا اور ہر طرف سے گل پاشی اور عرق گلبہ کی بارش ہو رہی تھی۔ ہر ایک کے لبوں سے درود و صلوٰۃ کی صدائے دل نواز بلند ہو رہی تھی۔ اس سے پہلے اتنی خلقت لاہور نے کسی اور جنازے میں کہاں دیکھی تھی! شہید کی میت جب جنازہ گاہ پہنچی تو طالع مند نے اپنے لخت جگر کی نماز جنازہ کی امامت کا حق وقت کے سب سے بڑے عاشق رسول ﷺ علامہ اقبال کو یہ جانتے ہوئے سونپ دیا کہ دراصل یہ ان ہی کا حق ہے۔ علامہ پر ایک عجیب رفت طاری تھی انہوں نے اس دنی فریضہ کی ادائیگی کے لیے کسی اور بزرگ کا نام تجویز کیا۔ لیکن وہ اس ہجوم بے کراں میں گم تھے، اس لیے مسجد وزیر خاں کے خدا ترس خطیب مولانا محمد شمس الدین کا نام تجویز ہوا۔ جنہوں نے نماز جنازہ پڑھائی۔ مولانا ظفر علی خاں نے اس شہید رسالت کی لحد میں تدفین سے قبل اتر کر کہا: "کاش یہ سعادت مجھے نصیب ہوتی۔" شہید کے لائے کو اشکبار آنکھوں سے اقبال جیسے شیدائی رسول نے اٹارا۔ اس طرح مرقد کے بہستان کو جگمگا کر اس جوان سال شہید نے حیات ملی کوتب و تائب جاوہانہ بخش دی، جس کے صدر میں اسے شہادت کا رتبہ بلند نصیب ہوا جس پر علامہ کی زیان سے بے اختیار نکل گیا۔ "یہ جوان ہم سب پڑھے لکھوں سے بازی لے گیا۔" (۱۵)

غازی علم الدین شہید نے قوتِ عشق سے یہ ثابت کر دکھایا کہ جہاں اقتدار یا قانون ناموس مصطفیٰ ﷺ کے تحفظ میں ناکام ہو جائیں، وہاں مسلمان اپنی جان دے کر عزو ناموس رسالت کی حفاظت کرتا رہے گے۔

### غازی علم الدین شہید کا کارنامہ حیات

عاشق رسول غازی علم الدین شہید کی یاد میں منعقدہ ایک تقریب میں مقررین نے مطالبہ کیا کہ غازی علم الدین کی شخصیت اور کارناموں سے نئی نسل کو روشناس کرنے کے لئے درسی نصاب میں شامل کیا جائے۔ ایک ایسے عمد میں، جب کہ مسلمان مظلوم و مقصور

قوم کی حیثیت سے قومی بھاکی جدوجہد میں مصروف تھے۔ اغیار نے انہیں قومی شخص سے محروم کرنے کی جو منظم سازش تیار کی، اس میں اہانت و تنقیص رسول پر منی کتب و مضامین کی اشاعت کا منصوبہ شامل تھا کیونکہ وہ سمجھتے تھے کہ مسلمان کے بدن سے روح محمد ﷺ نکالے بغیر اسے کسی نئے نظام کا خوگر اور استھان کی غلامی پر آمادہ نہیں کیا جا سکتا۔ عازی علیم الدین ان غیرت مند مسلمانوں میں سے ایک ہیں جنہوں نے جان کی پرواہ کیے بغیر تو ہیں رسول ﷺ کے مرتعکب ایک ملعون شخص کو کیفر کروار تک پہنچا کر قوم کے اجتماعی ضمیر کی نمائندگی کی اور اسلام دشمن قوت کو یہ سوچنے پر مجبور کیا کہ مسلمانوں کے اخلاق و کروار پر شب خون مارنے کے لیے یہ سودا بہت منگا ہے، چنانچہ بر عظیم میں تو ہیں رسالت کا راستہ بند ہو گیا۔ اس نقطہ نظر سے یہ مطالبہ جائز اور ایمانی تقاضوں کے عین مطابق ہے کہ عازی علیم الدین کے کارناموں کو درست نصاب میں شامل کیا جائے۔ تاکہ نہیں نسل ایک پچھے عاشق رسول ﷺ کے جذبہ عقیدت و اخلاق سے روشناس ہو سکے اور قوم میں حب رسول کا وہ جذبہ پیدا ہو سکے جس کی موجودگی میں کسی شامت رسول ﷺ کو ذات رسالت مآب ﷺ کے ہارے میں کسی گستاخی کی جرأت نہ ہو۔ (۲)

### عازی عبدالقيوم شہید

عازی عبدالقيوم کا واقعہ شادت بڑا ہی ایمان افروز واقعہ ہے۔ اس نوجوان مردِ مجاهد کا تعلق عازی آباد ضلع ہزارہ کے ایک غریب گمراہے سے تھا لیکن کے خبر تھی کہ ایک دن تخت ہزارہ کی شہنشی سے بھی اونچا مرگ با شرف کا رتبہ شادت اسے فیض ہو گا۔ اپنے گاؤں سے وہ تلاش روزگار میں کراچی آیا، جہاں اسے رزقِ علاں کے لیے گھوڑا گاڑی مل گئی، جس کی آمدن سے وہ اپنی بوڑھی ماں، یوہ بہن اور ضعیف چچا اور نوبیاہتا یوی کی کفالت کر رہا تھا۔ فجر اور عشاء کی نمازوں وہ اپنے محلہ کی مسجد میں پڑھا کر تھا تھل۔ ایک روز امام مسجد نے اہل مسجد کو اٹکلبار آنکھوں سے تلایا کہ ایک خبیث ہندو تھورام نے آئئے نادر ﷺ کی شان میں گستاخی کی ہے۔ عازی عبدالقيوم نے جب یہ بات سنی تو تڑپ انھا اور اس کے تن بدن میں ایک آگ لگ گئی۔ اسی وقت اس نے صحنِ مسجد میں اپنے رب سے عمد کیا کہ وہ اس کافر کمینہ کو زندہ نہیں چھوڑے گا۔

یہ تھورام آریہ سماجی ہندو تھا، جس نے سال 1933ء میں ”ہری آف اسلام“

(History Of Islam) کا ایک کتاب لکھی جس میں اس نے اسلام اور پیغمبر اسلام کی ذات اقدس کو ہدف تقدیر و ملامت بنا�ا اور شان رسالت میں گستاخانہ اور توہین آمیز الفاظ استعمال کیے تھے۔ جس سے مسلمانوں میں یہ جان پیدا ہوا اور سارے شر میں غم و غصہ کی لہر دوڑ گئی۔ حکومت نے بعض امن کے اندریہ سے طزم کے خلاف فوجداری مقدمہ قائم کر کے اسے ایک سال قید اور جرمانہ کی سزا دی لیکن مارچ 1934ء میں اس فیصلہ کے خلاف اپیل پر کراچی کے جوڈیشل کمشنز نے اس کی عبوری ضمانت منظور کر لی۔ نحو رام کا مقدمہ سماعت کے لئے جس دن سندھ چیف کورٹ کے دو انگریز جوں کی نجیخ کے سامنے پیش ہونا تھا اس دن نحو رام اپنے وکلاء اور ساتھیوں کے ساتھ نہیں ملا جا گیا اور کورٹ روم میں داخل ہوا۔ عدالت کے باہر ہندو اور مسلمان بڑی تعداد میں فیصلہ سننے کے لئے کھڑے تھے۔ مقدمہ کی سماعت سے کچھ دیر قبل شہ عرب و عجم کا یہ نو خیز غلام عبدالقیوم کمرہ عدالت میں اس ہندو مصنف نحو رام کے قریب پہنچنے میں کامیاب ہو گیا اور اپنے شکار پر نظریں جملے بیٹھا تھا۔ موقع پاتے ہی اپنے نیفہ میں چھپا ہوا تیز دھار خیبر نکال کر عقاب کی طرح وہ اس پر جھپٹا اور اس ملعون کے چیٹ میں خیبر گھونپ کر اس کی آنسیں باہر نکال دیں۔ نحو رام منہ کے مل زمین پر گر پڑا تو اس خیال سے کہ کہیں وہ زندہ نجی نہ جائے، اس نے اپنی پوری قوت سے ایک اور دار اس کی گرون پر کیا اور اس کی شہرگ کاٹ دی۔ اس طرح اس خبیث کا کام تمام کرنے کے بعد نہایت اطمینان اور سکون سے اس نے اپنے آپ کو گرفتاری کے لئے پیش کر دیا۔ عدالت میں اس واقعہ سے بھگد ڈیج گئی اور بچ بھی اس اچانک واردات سے خوفزدہ اور سراسر ہو گئے۔ عبدالقیوم کے مقدمہ قتل کے دوران جب طزم کا بیان قلم بند کرتے ہوئے ایک انگریز نجی نے اس مرد غازی سے دریافت کیا کہ اسے اس بھری عدالت میں اس طرح واردات کی جرأت کیسے ہوئی؟ تو اس نے عدالت میں آؤیزاں جارج چشم کی تصویر کی طرف اشارہ کرتے ہوئے کہا: "تم اپنے بادشاہ کی توہین برداشت نہیں کر سکتا، ہم اپنے دین اور دنیا کے شہنشاہ کی شان میں گستاخی کرنے والے کو کیسے معاف کر دتے۔" اس موزی کو ہلاک کرنے کے بعد نہایت حقارت کے ساتھ اس کی لاش پر تھوکتے ہوئے اس نے کہا تھا: "اس خزر کے پچے نے میرے رسول کی توہین کی تھی، اس لئے میں نے اسے قتل کیا ہے۔" اس نے اپنی طرف سے دکیل صفائی پیش کرنے سے انکار کر دیا۔ اقبال جرم پر میش کورٹ سے غازی عبدالقیوم کو

مزائے موت سنائی گئی تو وہ نوجوان مرد مجہد اپنی خوشی اور سرت مبط نہ کر سکا اور بے اختیار اس کی زبان سے حمد و شکر کی صدا بلند ہوئی۔ مسلمانوں نے جب اس فیصلہ کے خلاف اپیل کرنا چاہی تو اس نے ان سب کی منت سماجت کرتے ہوئے کہا: "آپ لوگ مجھے دربار رسول ﷺ میں حاضری کی سعادت سے محروم کرنا چاہتے ہیں۔" وہ اس شعر کی بحث تصویر ہنا ہوا تھا:

دل پر لیا ہے داغِ عشقِ کھو کے بہارِ زندگی  
اک تھلِ تر کے داسٹے میں نے چن لٹا دیا

فیصلہ جب توثیق کے لئے عدالتِ عالیہ کے پرداز ہوا اور اس مردِ عازی کی خواہش کے خلاف قانون کی توضیح اور تشریع کے لئے اپیل دائر کر دی گئی تو اپیل کی سماعت کے دوران ہر پیشی پر اس محمد ﷺ کے قلام کے دیدار کے لئے مسلمانوں کا بے پناہ جhom موجود ہوتا جو اس پر گل پاشی کیا کرتا تھا۔ بلا خروہ اپنے مقصد میں کامیاب ہو گیا اور اسے بھی دوسرے عازیانِ ملت کی طرح مزائے موت سنائی گئی، جس کے لئے وہ بے چین اور مضطرب رہتا تھا۔ اور کسی پروانہ موت اس کے لئے حیاتِ جلوید لے کر آیا۔ جب اس کو مزائے موت سنائی گئی تو اس نے جوں سے مخاطب ہو کر کہا: "مجھے اپنی خوش قسمتی پر ناز ہے کہ میرے ہاتھوں وہ خبیث جنم ریسید ہوا اور میرے رب نے شلوٹ جیسی نعمت سے سرفراز کیا۔ یہ ایک جان کیا جائز ہے اگر ایسی ہزاروں جانیں بھی ہوں تو وہ سب میرے آقا اور مولا پر قربان ہیں۔ اس طرح اس مردِ عازی کے لئے، جو کچھ عرصہ قبل عروس نوبیاہ کر لایا تھا، آج حورانِ جنت درہائے فردوس وائے استقبال کے لئے کھڑی ہیں۔

یہ بھی ایک عاشق کا جنازہ تھا، اس لئے بڑی دھوم سے لکھا اور ہزاروں مسلمان جب میوہ شاہ کے قبرستان اس شہید کے جنازے کو لے جا رہے تھے اور درود و سلام کے نغمات سے فضا گونج رہی تھی، ایسے میں حکومتِ افریق کے فرعونِ مزاجِ فوجیوں نے عشا قان ناموس رسول ﷺ کے اس جhom پر اچانک گولیوں کی بوچھاڑ کر دی۔ جس کے نتیجہ میں سینکڑوں مسلمان شہید اور زخمی ہوئے مقصومِ حور تھیں اور پچھے جو مکانوں کی چھتوں سے اس خونیں کفن شہید کے لائے پر گل پاشی کر رہے تھے، ان کی شفاوت کا نثارہ بننے اور اس دن وہ سب شہیدان ناموس رسالت اس فدائی رسول کے ساتھ جنتِ الفردوس میں زیرِ سماں داہم رسالت پہنچ گئے۔

ان پے در پے واقعات سے مسلمانوں کے جذبات شدید مجروح ہوئے۔ وہ حکومت وقت سے تو قع رکھتے تھے کہ ان کے ساتھ منصفانہ سلوک کیا جائے گا۔ لیکن اس کے غیر انسانی رویہ سے رنج والم کے ساتھ ساتھ ان میں احساس محرومی پیدا ہوا تو علامہ اقبال کے اور اک و شور اور فراست ایمانی نے ان کے اس اندر ولی کرب و طال کو محسوس کر کے انسیں حوصلہ دیا اور شہادت کی موت کی قدر و قیمت سے انسیں آگاہ کیا۔ ”ضرب کلیم“ میں ان ہی واقعات خونپکاں کی طرف اشارہ کرتے ہوئے ”لاہور اور کراچی“ کے عنوان سے انسوں نے قوم کو یہ پیغام دیا:

### لاہور اور کراچی

نظر اللہ پر رکھتا ہے مسلمان غیور  
موت کیا شے ہے؟ ”فقط عالم معنی کا سفر“  
ان شہیدوں کی دست اہل کلیسا سے نہ مانگ  
قدر و قیمت میں ہے خون جن کا حرم سے بڑھ کر  
آہ اے مرد مسلمان تجھے کیا یاد نہیں  
حرف لا تدع مع اللہ الہ اخرا!

### غازی محمد صدیق شہید:

غازی محمد صدیق فیروز پور ضلع قصور کے ایک روئی گھرانے میں پیدا ہوئے۔ بچپن ہی میں والد کا سایہ سر سے اٹھ گیا۔ مل نے بڑے لاؤ پیار سے بیٹھے کی پرورش کی اور ساتھ ہی ساتھ صحیح تربیت بھی۔ سال 1934ء میں نو خیز پچھے جب بیس برس کا ہوا تو اسے خواب میں رسول پاک ﷺ کی زیارت نصیب ہوئی اور حکم ہوا کہ قصور کے ایک دریدہ وہاں گستاخ پالا مل زرگر کامنہ بند کیا جائے یہ بھارت ملتے ہی نوجوان غازی ترب کر بیدار ہوا تو اس کے ساتھ اس کا مقدر جاگ اٹھا۔ اس نے ماں کو یہ خوشخبری سنائی تو ماں نے خوشی سے لخت جگر کا ماتھا چوپا اور شہادت کہ الفت کی طرف اسے روانہ کیا۔ قصور پہنچ کر اس کے مرد غازی نے اس گستاخ رسول پالا مل کو راستے ہی میں دیوچ لیا۔ اسے چھاڑ کر اس کے سینہ پر سوار ہو گئے اور تیز دھار آله (رمی) سے پے در پے وار کر کے اس موزی کو ہلاک کر دیا اور وہاں سے فرار ہونے کی بجائے قریب ہی مسجد میں جا کر سب سے پہلے نماز

شگرانہ ادا کی اور پھر مسجد کی سیڑھیوں پر اس شان اور حکمت کے ساتھ بینے گئے کہ کسی ہندو کو ان کے پاس آنے کی جرات نہ ہو سکی۔ فیروز مندی ان کے قدم چوم رہی تھی۔ ایسا معلوم ہوا تھا کہ یہ صرعہ

شادم از زندگی خویش کے کارے کر دم  
اور فی الحقيقة اس سے بڑھ کر اور کیا کار نہیاں ہو سکتا تھا۔ جس پر صرت اور  
شادمانی بھی ناز کرے کہ ایک شام رسول ان کے ہاتھوں سے جنم رسید ہوا۔ حسب  
مسئول انگریز کا قانون حرکت میں آیا اور اس مرد مجاهد کا مقدمہ سیشن کے پرداز ہوا۔ غازی  
موصوف کی جانب سے میاں عبد العزیز مالوڈہ اور نو مسلم ہبھڑ خالد لطیف گھانے مقدمہ کی  
بیروتی کی۔ لیکن چونکہ آپ نے عدالت کے روپردوپوری جرات کے ساتھ اعتراف قتل کر  
لیا تھا، اس لئے سزاۓ موت سنائی گئی۔

آفرن ہے اس مال پر جس نے ایسے پکر جرات و ایثار کو جنم دیا اور آفرن ہے اس نوجوان مرد غازی پر جو اپنے آقا و مولا کے نام پر قربان ہو گیا۔ یہ فیصلہ سن کر مل نے ایک بار پھر اپنے بیٹے کا ماتھا چوما اور کماکہ یہ ایک بیٹا تو کیا، ایسے بیٹے بھی ہوتے تو میں ان سب کو اپنے آقا کے نام پر قربان کر دیتی۔ بیٹے نے بھی یہی کماکہ یہ ایک جان کیا جنہیں ہے اسکی ہزار جائیں میرے آقا کی خاک پر فشار ہیں۔ ہائی کورٹ نے سیشن جج کے فیصلہ کو بحال رکھا اور 6 مارچ 1935ء کو یہ پروانہ رسالت بھی درود و سلام کی سوچلت لے کر اپنے آقا کے قدموں میں پہنچ گیا۔

غازی عبد اللہ شہید:

یہ بھی تقسیم ہند سے قبل اغلب 1943ء کا واقعہ ہے، ایک بد بخت سکھ چپل نجی  
شخوپورہ کے گرد و نواح میں نبی کریم ﷺ کے ظاف یادہ گوئی کر کے اپنے خبٹ ہاطن کا  
المہار کرتا پھر ہاتھ قصور کے رہنے والے ایک جیالے جوان عبد اللہ کو سرکار رسالت  
اکب ﷺ نے خواب میں حکم دیا کہ وہ اس گستاخ کا منہ بند کرے۔ چنانچہ کسی سے اس  
خواب کا ذکر کئے بغیر وہ شوریدہ سر آتش بجال اٹھ کھڑا ہوا اور اس مردود کی تلاش میں  
لگل پڑا۔ معلوم ہوا کہ وہ خبیث وارث شاہ کے گاؤں جنڈوالہ شیر غل میں رہتا ہے، جو  
اس وقت سکھوں کا گزہ تھا۔ بستی کے قریب پہنچ کر مزید دریافت پر پہنچا کے وہ اپنے

کنوں پر بیٹھا کسی کام میں مشغول ہے۔ اس کے قریب ہی سکون کا جتھہ صرف گفتگو تھا۔ عازی عبد اللہ نے ایک نظر میں اس دشمن دیس کو پچان لیا۔ انہیں محسوس ہوا کہ ان کے جسم میں غیر معمولی طاقت بھلی بن کر دوڑ رہی ہے۔ چھل سنگھ پر وہ جھپٹ کر حملہ آور ہوئے اور اسے پچھاڑ کر اس کے سینے پر چڑھ بیٹھے اور پوری قوت سے اس کی شرگ کاٹ دی اور اس کا سرتن سے جدا کروایا۔ اس ناگہانی حملہ کو دیکھ کر پاس بیٹھے ہوئے سکھ وہاں سے بھاگ کھڑے ہوئے لیکن یہ مرد عازی اپنے آقا کے فرمان کی تعییل کے بعد اس مردود کے لاثہ سے اٹھا اور وہیں رب کے حضور سر بھود ہوا کہ اس نے اس مم کو کامیاب فرمائے سرفرازی بخشی اور سرخرو کیا۔

موقع واردات پر جب پولیس پہنچی تو اس مرد مجاہد کو وہیں پر موجود پایا۔ جس کے لبوں سے درود و صلوٰۃ کے نغمات نکل کر فضا میں تحلیل ہو رہے تھے۔ چہرہ خوشی سے چک رہا تھا۔ پولیس نے گرفتار کر کے ولی مراود پوری کر دی۔ شخhopore کے معروف وکیل ملک انور مرحوم نے مقدمہ کی پیروی کی تھی لیکن چونکہ عازی عبد اللہ نے عدالت کے روپر道 اعتراض جرم محبت کر لیا تھا، اس لیے سزا نے موت سنائی گئی تو ایک مرتبہ پھر سجدہ شکر بجا لائے کہ انہیں بھی شہید ان رسالت کی صفائی میں جگہ مل رہی ہے، جس پر جتنا بھی فخر و ناز کیا جائے کم ہے۔ بلا خراس شہید ناز کو بھی پارگاہ مصطفوی ملکہ نماں میں باریابی کی سعادت نصیب ہوئی۔ (18)

### غازی عبد الرشید شہید اور دیگر شہید ان ملت:

غازی عبد الرشید شہید کا نام نام بھی سرفوشان ملت میں ہمیشہ نمایاں رہے گا، جس نے آریہ سماج کے ہالی سوامی دیامند سرسوتی کے چیلے سوامی شردھا مند چیسے خبیث شاتم رسول کو دہلی میں موت کے گھاٹ اتارا اور راہِ عشق رسول ملکہ نماں میں اپنی جان ثار کر کے پارگاہ نبوت میں سرخرو اور سرفراز ہوا۔

اس مرد مجاہد کے علاوہ ملک گنگ کے عازی محمد شہید، چکوال کے عازی مرید حسین اور محمد منیر شہید کے نام بھی جانشناز مصطفیٰ ملکہ نماں کی فرست میں شامل ہیں، جنہوں نے تو ہیں رسالت کے مجرموں کو، جو آریہ سماجی تنظیم کی پیداوار تھے، نہ تفعیل کر کے جام شہادت نوش کیا اور عشق رسالت آپ ملکہ نماں کی داشستان خونجھل کو، نگین تر کرتے چلے

(19)

## ایک گنام شہید رسالت اور سر محمد شفیع:

ہم و ناموس مصطفیٰ ﷺ پر نذرانہ دل وجہ پیش کرنے والے گنام شہیدوں کی تعداد ساری دنیا میں یوں تو ستاروں کی مانند ہے حد و حساب ہے۔ ان خون کے چینیوں سے دنیا کا کوئی گوشہ خالی نہیں۔ میرے بعد آنے والا کوئی محقق ان کے بارے میں بھی تفصیلات پیش کرنے کی سعادت حاصل کرے گے ان میں ایک گنام شہید کا واقعہ لاہور ہائی کورٹ سے متعلق ہے، جس نے اس دور کے انگریز جوں کو ورطہ حیرت میں ڈال دیا تھا۔ تقیم ہند سے قبل کا واقعہ ہے۔ ایک انگریز میری یوں نے اپنے مسلمان خانلماں کے سامنے حضور ﷺ کی شان میں کچھ نازبا الفاظ استعمال کئے، جس پر اس مرد غیرت مند نے اسی وقت اس انگریز میم کا کام تمام کر دیا۔ یہ مقدمہ جب لاہور ہائی کورٹ پہنچا تو ذویرین نجف میں دو انگریز نج اس مقدمہ کی ساعت کر رہے تھے۔ ملزم کی جانب سے اس وقت پنجاب کے سیاسی رہنماء اور ممتاز قانون داں میاں سر محمد شفیع، جو دائسرائے کی انگریزیکنوں کو نسل کے رکن بھی تھے، مقدمہ کی پیروی کر رہے تھے۔ یہاں ہمیں سر محمد شفیع کے سیاسی معتقدات سے بحث نہیں، بلکہ سرکار دربار میں رسانی کی پا بوجوہ ان کی دنیا حص کو ہٹانا مقصود ہے۔ اس مقصود میں دوران بحث میاں محمد شفیع کی آنکھوں سے آنسو جاری ہو گئے، جس پر مقدمہ کی ساعت کرنے والے جوں نے حیرت سے پوچھا: "سر شفیع! کیا آپ جیسے محنثے دل و دماغ کا بلند پایہ و کلیں بھی اس طرح جذباتی ہو سکا ہے؟" جس پر سر شفیع نے جواب دیا: "جناب آپ کو نہیں معلوم، ایک مسلمان کو اپنے غیر کی ذات سے کتنی گری عقیدت اور محبت ہوتی ہے۔ سر شفیع بھی اگر اس وقت وہاں ہوتا تو وہ یہی کر گزرتا جو اس ملزم نے کیا ہے۔" یہ واقعہ بھی راقم کو راجہ سید اکبر مرحوم نے سنایا تھا۔ افسوس کہ اس مرد مجاہد کا نام اور ان جوں کے نام راجہ صاحب مرحوم کی یادداشت میں محفوظ نہیں تھے۔

یہ ان چند واقعات کی مختصری روایتاد ہے، جو بر صغیر ہند میں برطانیہ کے استعماری دور استبداد میں رونما ہوتے رہے ہیں۔ انگریزوں نے ہندوستان میں جنگ آزادی کے دوران مسلمانوں کے جذبہ جعلاء اور شوق شلدوخت کم و بکھا ہوا تھا، اس لئے وہ اس حاس

اور ناک مسئلہ پر مسلمانوں سے براہ راست الجھنے سے گریزاں تھے، لیکن پس پر وہ وہ ہندوؤں کو شہدیتے رہے اور شریر ہندو اپنی کمیتہ فطرت اور خبث باطن کو چھپانے سکے اور انہوں نے ذات رسالت آب ملکہ علیہ السلام کے خلاف اس تپاک حرم کو بڑے زور و شور سے چلانے کی کوشش کی، لیکن سرفروشان ملت کی ان بروقت قربانیوں سے ان کے عزم پست ہو گئے اور انہیں بار بار اس تم کے ذیل اور سوچانہ حملے کرنے کی جرأت نہ ہو سکی کیونکہ انہیں یہ علم ہو گیا کہ مسلمانوں کا اجتماعی ضمیر زندہ ہے اور مسلمان جہاں کہیں بھی ہو اور جس مقام پر ہو، وہ حضور رسالت آب ملکہ علیہ السلام کی شان میں ذرا سی گستاخی بھی برداشت نہیں کر سکتا اور اس کے لیے ہر وقت مرنے مارنے پر تیار اور مستعد رہتا ہے۔

## پاکستان اور سرفروشان رسالت

### پاکستان اور سرفروشان رسالت:

علامہ اقبال کی رجزِ خوانی سے مسلمانان پاکستان منزلِ مراد کی جانب گامزن ہوئے۔ ذاتِ رسالت آب ملکہ نبی ﷺ سے انہیں جو بے پناہ عقیدت و محبت تھی، اس سے کون واقف نہیں اور خود بانی پاکستان قائدِ اعظم محمد علی جناح نے لکھا: ان میں داخلہ اس لئے لیا تھا کہ وہاں دنیا کی قانون ساز شخصیتوں میں حضور ملکہ نبی ﷺ کی ذات گرائی انہیں سب سے نمایاں نظر آئی۔ دراصل یہ مملکتِ خدا دا و پاکستان مسلمان رہنماؤں اور اسلامیان بر صیر کے حق رسول کا مظہر ہے، اس لئے یہاں اندیشہ نہ تھا کہ کوئی سرکارِ رسالت آب ملکہ نبی ﷺ کی جانب میں گستاخی کا مرکب ہو گا، لیکن جس طرح پچھو اپنی زہرناک فطرت سے نیشِ زنی پر بمحور ہے، اسی طرح پاکستان میں بھی ایسے مار آئتیں چھپے ہوئے تھے، جنہوں نے ملتِ اسلامیہ کو رسولِ عربی ملکہ نبی ﷺ کی شان میں گستاخی کر کے ذنسے کی کوشش کی، جس پر ملت کے غیرت مند نوجوانوں نے اپنی جان کی پرواہ کیے بغیر اپنے پیش رو شہیدوں کی طرح شمعِ رسالت پر پرواہ نثار ہونے کے لئے جس جرات کا مظاہرہ کیا، اس کا تذکرہ تحفظِ ہموس رسالت کے سلسلہ میں از بس ضروری تھا، جو نذرِ قادر میں ہے۔

### غازی زاہد حسین:

سال 1961ء میں ایک عیسائی مبلغ پاوری سیموں کل نے مظپورہ درکشاپ میں دورانِ تبلیغ آنحضرت ملکہ نبی ﷺ کی شان میں کچھ نازیبا الفاظ استعمال کیے۔ زاہد حسین اور اس کے ساتھیوں نے سیموں کل کو سختی سے منع کیا کہ وہ اپنی ہرزہ سراہی بند کرے، لیکن وہ شیطان اپنی شرارت سے ہازنہ آیا۔ جس پر زاہد حسین نے مشتعل ہو کر اس گستاخ کا سر پھاڑ دوا، جس کے نتیجہ میں وہ بد بخت ہلاک ہو گیا۔ زاہد حسین نے عدالت کے رو برو اعتراض کیا، جس پر اس کو اشتغال انگیز کی بنا پر صرف جرمانہ کی سزا دی گئی۔ اس کے خلاف ہائی کورٹ میں نگرانی دائر کی گئی جو خارج ہوئی۔ اس مقدمہ کی پیروی ڈاکٹر جاوید اقبال ریٹائرڈ جج سے کی جا گئی، مدت پیش تقویں سے دابستہ تھے اور ان

کی معاونت برادر عزیز میاں شیر عالم نے کی تھی۔

سال 1964ء میں اس عازی زاہد حسین کو جب یہ معلوم ہوا کہ لاہور کی ایک عیسائی مشنری کی مشہور دکان پاکستان بائبل سوسائٹی انارکلی میں ایک رسوائے زمانہ کتاب "امثار شیریں" فروخت ہو رہی ہے، جس میں رسول کریم ﷺ کے بارے میں توہین آمیز مواد موجود ہے۔ اس پر یہ مرد عازی ایک بار پھر توبہ اٹھا اور اپنے معتمد ساتھی الطاف حسین شاہ کے ساتھ مل کر اس نے بائبل سوسائٹی کی اس دکان میں، جہاں یہ کتاب فروخت ہو رہی تھی، آگ لگادی اور اس کے فیجر بیکٹر گوہر صحیح پر الطاف حسین شاہ نے پستول سے قاتلانہ حملہ کر دیا لیکن وہ بال بال بچ گیا۔ عدالت کے سامنے جب یہ مقدمہ پیش ہوا تو ان دونوں نے بلا پس و پیش اقبال جرم کیا، جس پر علاقہ محشریت نے دونوں کو تین تین سال سزاۓ قید سنائی اور ایڈیشنل بچ لاحور نے اس سزا کو بحال رکھا۔ اس نیچے کے خلاف لاہور ہائی کورٹ میں نگرانی دائرہ ہوئی۔ زاہد حسین کے عزیزوں کو جو اس مقدمے کی پیروی کر رہے تھے، خواب میں بشارت ہوئی کہ میاں شیر عالم ایڈی ووکٹ کو ملزمان کی جانب سے وکیل مقرر کریں۔ چنانچہ ان کی جانب سے میاں شیر عالم اور استغاثہ کی جانب سے مسٹر جرمی ریٹائرڈ پلیک پر ایکسیو ٹرپیش ہوئے۔ مقدمہ جب جسٹس شیخ شوکت علی کے سامنے پیش ہوا، تو فاضل بچ نے مسٹر جرمی کو مخاطب کرتے ہوئے کہا: "اگرچہ کہ وہ خود ایک گنگار مسلمان اور مذہبی رواداری کی حمایت میں ہمیشہ پیش پیش رہے ہیں، لیکن اس کتاب میں پیغمبر اسلام ﷺ کے بارے میں جو قابل اعتراض باشیں منسوب کی گئی ہیں، وہ ان کے لیے بھی ناقابل برداشت ہیں، جنہیں پڑھ کر ان کا خون بھی کھوں رہا ہے۔" اس لیے انہوں نے ملزم کو مزید قید میں رکھنے سے انکار کر دیا اور حکومت کو ہدایت کی کہ وہ اس کتاب کو فوری طور پر ضبط کر لے۔

### تحریک ناموس رسالت:

مسلم دل آزاری امت عیسیٰ کی صلیبی جنگوں میں مسلمانوں کے ہاتھوں پے در پے سمجھتوں کی وجہ سے ہزیمت خورده ذہنیت کی غماز تھیں، لیکن یہ بھی ایک اندوہنگ حقیقت ہے کہ لاہور کے ایک اشتراکیت زدہ ایڈی ووکٹ مشاق راج نے سال 1983ء میں "آفاقی اشتہالیت" نامی ایک کتاب لکھی، جس کا انگریزی میں ترجمہ

(Heavenly Communism) کے نام سے کیا گیا ہے۔ یہ کتاب راقم الحروف کو جس میان صادق اکرام نے لا کر دی اور فرمایا کہ اس کا جواب دنا چاہئے مگر یہ دیکھنے کے لئے کہ اس کتاب میں کیونزم کا مذہبی نقطہ نظر سے کس طرح جائزہ لیا گیا ہے، میں نے کتاب کو پڑھنا شروع کیا۔

جیسے جیسے میں کتاب کو پڑھتا گیا، میری قوت برداشت جواب دیتی چلی گئی اور کتاب پڑھنے کے بعد مجھ پر غم و غصہ کی جو کیفیت طاری ہوئی، وہ ناقابل بیان ہے۔ کتاب میں نہ صرف اللہ تعالیٰ کے ساتھ تفسیر کیا گیا تھا، بلکہ مذاہب اور ادیان کا بھی مذاق اڑایا گیا۔ دینی پیشواؤں کو ”ندہی شیطان“ کہا گیا۔ انہیاً کرام پر نہایت گھٹیا اور سوچانہ حملے کئے گئے اور انتہا یہ کہ حضور رسالت آب ملکہ نبیلہ کی جناب میں بھی گستاخی کی جمارت کی گئی۔ میں نے انتہائی سبر و ضبط سے کام لیتے ہوئے درلہ ایسوی ایش آف مسلم چیورش (پاکستان) کا ہنگامی اجلاس طلب کیا۔ حسن اتفاق سے اس وقت عالم اسلام کے دو ممتاز سکالر ڈاکٹر رفیع الدین خلی اور جناب سعید صالح پروفیسر اسلامک یونیورسٹی میں منورہ بھی پاکستان میں موجود تھے۔ انہوں نے بھی ہماری دعوت پر اس اجلاس میں علامہ احسان اٹھی ٹیسیر اور پاکستان کے دیگر علماء کے ساتھ شرکت کی۔ ان سب کی یہ رائے تھی کہ یہ انتہائی ول آزار کتاب ہے۔ میں نے اس اجلاس میں کتاب اور اس کے مصنف کے خلاف قرار داد مذمت پیش کرتے ہوئے حکومت پاکستان سے مطالبہ کیا کہ کتاب کی ساری کاپیاں ضبط کر لی جائیں اور گستاخ رسول ملکہ نبیلہ کو سزاۓ موت دی جائے۔ اس قرار داد کو متفقہ طور پر منظور کیا گیا۔ اس کے بعد راقم الحروف نے ایک ریزولوشن لاہور ہائی کورٹ پار ایسوی ایش میں بھی پیش کیا کہ مشائق راج کی پار ایسوی ایش سے رکنیت فوری ختم کر دی جائے اور حکومت اور اس کی پریکش کالائیں ضبط کرنے کے لئے پار کو نسل کو تحریک کی جائے اور حکومت سے مطالبہ کیا کہ اسے عبرتگار سزا دی جائے، جس کو پاکستان کی مقندر پار ایسوی ایش نے اپنے ہنگامی اجلاس میں، جس میں پانچ سو سے زائد اراکین موجود تھے، متفقہ طور پر منظور کر لیا اور اسے پار ایسوی ایش سے خارج کر دیا گیا، جس پر مشائق راج چہارغ پاہو کر دشام طرزیوں پر اتر آیا اور اس نے پریس کو ایک بیان جاری کیا، جس میں عذر گناہ پیش کرتے ہوئے مجھے اور ان تمام ساتھیوں اور معزز اراکین پار کو جنہوں نے متفقہ طور پر اس قرار داد کو منظور کیا تھا، ”بہیانہ چذبات کے علمی بردار“ اور ”موروثی جمالت کے

"وارث" کے خطابات سے نوازا، جس سے اس کی بوکھلاہٹ صاف ظاہر ہوتی تھی اور اس طرز تحماطب سے یہ بھی ظاہر ہوا کہ موصوف کو گالیاں دینے کا سلیقہ بھی نہیں۔

ورلڈ ایسوی ایشن آف مسلم چیورسٹش اور لاہور ہائی کورٹ بار ایسوی ایشن کی قرارداد کے بعد حکومت نے یہ کارروائی کی کہ مشائق راج کی کتاب "آفاقی اشتہالیت" کو منبط کر لیا۔ ہم نے مصنف کے خلاف قانونی کارروائی کے لئے انارکلی پولیس اسٹیشن لاہور میں رپٹ درج کرائی، جس پر پولیس نے مشائق راج کے خلاف "توہین مذہب" کے جرم میں زیر دفعہ 295 الف تعزیرات پاکستان مقدمہ درج کر لیا کیونکہ تعزیرات پاکستان میں "توہین رسالت" جیسے سمجھیں اور انتہائی دل آزار جرم کی کوئی سزا مقرر نہیں تھی۔ ابتدائی رپورٹ کے باوجود مشائق راج کی گرفتاری عمل میں نہیں آئی، جس کی وجہ سے مسلمانوں میں اضطراب پیدا ہوا۔ ورلڈ ایسوی ایشن آف مسلم چیورسٹش کی تحریک پر تمام مکاتیب فکر شیعہ، سنی، دیوبندی، بریلوی اور اہل حدیث کے مقتدر علماء اور ممتاز قانون و انوں کی کانفرنس اسی سال 1983ء میں منعقد ہوئی، جس میں ورلڈ اسلامک مشن کے نائب صدر مولانا عبدالستار خان نیازی جمیعت اہل حدیث کے سربراہ علامہ احسان الہی ظمیر فتح جعفریہ کے معروف مجتهد جناب علی غنفر کاروی، جمیعت علمائے اسلام کے نامور عالم دین مولانا محمد اجمل خان، علوم اسلامی کے ممتاز سکالر مولانا سید محمد متین ہاشمی اور دیگر لاکھ احترام دینی رہنماؤں نے شرکت کی۔ تلاوت کلام مجید کے بعد جناب مظفر وارثی نے جن کا شمار صفح اول کے نعت گو شعراء میں ہوتا ہے، بارگاہ رسالت میں ہدیہ نعت پیش کیا اور اس سے قبل انہوں نے ایک قطعہ پڑھا جو فی الحقيقة شرکائے کانفرنس کے دل کی آواز تھی، جسے سن کر سب بے قرار ہو گئے۔ قطعہ حسب ذیل ہے:

نہیں بنا کوئی قانون اب تک ایسا مگر  
تو آج بھیک میں دے دو ہمیں خدا کے لئے  
کوئی خدا کو نہیں مانتا نہ مانے مگر  
سزاۓ موت ہو گستاخ مصطفیٰ ملک نہیں کے لئے

اس کانفرنس میں علمائے دین، قانون دان حضرات اور شرکائے کانفرنس نے حکومت سے منفہ طور پر مطالبہ کیا کہ اسلام میں توہین رسالت کی سزا سزاۓ موت ہے۔ اس لئے گستاخ رسول ملک نہیں کو سزاۓ موت دی جائے۔ پاکستان کے سابق چیف جسٹس جناب

انوار الحق اور لاہور ہائی کورٹ کے رئیس ارڈنچ جناب ذکی الدین پال نے بھی اس مطالبہ کی تائید اور حمایت کی۔ پاکستان کے قومی اخبارات جن میں روزنامہ ”جنگ“ ”توائے وقت“ ”مشرق“ اور ”امروز“ قابل ذکر ہیں نے نہ صرف اس مطالبہ کے حق میں مقالات شائع کیے، بلکہ اداریے بھی لکھے۔ بالآخر اسلامی نظریاتی کو نسل نے ہماری قرارداد اور اسلامیان پاکستان کے اس مطالبہ کا نولٹس لیا۔ شیخ غیاث محمد سابق امامی جزل کی تحریک پر کو نسل نے حکومت سے سفارش کی کہ توہین رسالت اور ارتاداد جیسے جرام کی سزا سزاۓ موت مقرر کی جائے۔ اس کے باوجود حکومت وقت نے اس نازک مسئلہ کو مستحق توجہ نہ سمجھا جس کی وجہ سے وکلاء اور بالخصوص نوجوانوں میں اضطراب اور یہجان بڑھنے لگ۔ لاہور کے نوجوانوں کا ایک گروہ انتہائی مشتعل حالت میں میرے پاس پہنچا۔ ان میں سے دو نوجوانوں کے نام جو ذہن میں محفوظ رہ گئے وہ یہ ہیں: طارق ظفیل اور محمد غلیل بھٹی۔ ان سب نے مجھ سے درخواست کی کہ میں اس ملعون شخص کی شاندی کروں، جس نے ان کے آقا اور مولا کی شان میں ایسی گستاخی کی جسارت کی ہے۔ وہ ایسے شخص کے وجود کو ایک لمحے کے لئے بھی برداشت کرنے کو تیار نہیں۔ میں نے انہیں سمجھانے بھانے کی کوشش کی لیکن ان کے اصرار اور اضطراب کو دیکھ کر غالب کی ہم نوائی پر مجبور ہو گیا۔

”یہ جنون عشق کے انداز چھٹ جائیں گے کیا؟“

مجھ سے کوئی تسلی بخش جواب نہ پا کر سرفروشوں کا یہ گروہ مشتاق راج کی جلاش میں نکل چڑا۔ حکومت کو بھی اس کی اطلاع مل گئی تھی، اس لئے اس خطرہ کے پیش نظر پولیس نے مشتاق راج کو گرفتار کر لیا۔ جب ان نوجوانوں کو یہ معلوم ہوا کہ مشتاق راج کو حرast میں لے لیا گیا ہے، تو وہ پھر میرے پاس واپس آئے اور دھاڑیں مار کر رونے لگئے کہ وہ شہادت جیسی نعمت عظیٰ سے محروم ہو گئے۔ مشتاق راج کی گرفتاری کے بعد ایک عجیب تر واقعہ رونما ہوا۔ مشتاق راج کے چند ساتھیوں نے لاہور ہائی کورٹ میں اس کی صفائت کے لئے درخواست پیش کی جس کی وجہ سے وکلاء سخت برہم ہو گئے۔ رشید مرتضی قریشی، محمد شاہ نواز خان اور محمد عبد العزیز قریشی ایڈ ووکیٹ اتنے بے قابو ہو گئے کہ ایک مرحلہ پر وہ مرنے مارنے کے لئے تیار ہو گئے۔ وکلاء کی ایک کثیر تعداد درخواست صفائت کی مخالفت کے لئے مسٹر جسٹس میاں اسلم کی عدالت میں پیش ہوئی۔ ہم نے قانونی دلائل پیش کرتے ہوئے درخواست صفائت کو مسترد کرنے پر زور دیا۔ ابھی یہ بحث جاری

تحتی کہ اتنے میں شیر پیشہ قانون رشید مرتضی ایڈوکیٹ روشنم کی طرف بڑھے۔ ان کی سمجھنے کرچے سے سارا کمرہ عدالت گونج اٹھا اور دفعتاً ایسا جوش اور جذبہ بے اختیار کا طوفان ائمہ آیا جس نے ایک بار پھر مولانا محمد علی جو ہر کی خالق دینا ہاں کراچی والے مقدمہ بغاوت کی یاد از سرنو تازہ کر دی۔ شاید حالات کو قابو میں رکھنا مشکل ہو جاتا، لیکن اس وقت کے ایڈوکیٹ جزل اور موجودہ نجح لاہور ہائی کورٹ جسٹس راشد عزیز خان نے ہائی کورٹ کو تھلایا کہ حکومت پنجاب نے مشتاق راج کا مقدمہ عام فوجداری عدالت سے واپس لے کر ملٹری کورٹ کے پروردگار نے کافی صلہ کیا گیا ہے۔ مشتاق راج کے وکلاء نے بھی عافیت اسی میں سمجھی کہ اس کی درخواست ضمانت واپس لے لی جائے اس لئے موصوف جیل سے باہر نہ آسکے۔ جیل کے اندر جب قیدیوں کو یہ معلوم ہوا کہ ان میں ایک ایسا شخص بھی موجود ہے جس نے سرکار رسالت مآب ملٹری کی شان میں گستاخی کی ہے تو وہ بھی اسے مارنے کے لئے دوڑے۔ اس لئے وہاں پر بھی اسے قیدیوں سے علیحدہ کو ٹھہری میں رکھا گیا۔

مسلمانوں کے ان مشتعل جذبات اور احساسات کے باوجود حکومت وقت نے کوئی قدم نہیں اٹھایا۔ اگرچہ اس وقت کے صدر پاکستان جزل محمد ضیاء الحق نے علماء کونشن منعقدہ 21 اگست 1981ء میں یہ اعلان کر دیا تھا کہ حضور ختمی مرتبہ ملٹری کی شان میں گستاخی کے صحابہ کرام یا دیگر مددی اکابرین کے متعلق ہنگ آمیز، گستاخانہ تحریر و تقریر کی حوصلہ ٹھکنی کے لئے جلد ہی ضروری قانون بنایا جائے گا اور اس کی خلاف ورزی کرنے والوں کے لئے سزا مقرر کی جائے گی۔ اس یقین دہانی کے باوجود اس سلسلہ میں کوئی قانون سازی نہیں کی گئی۔ بالآخر رقم المحروف نے وفاقی شرعی عدالت میں صدر مملکت جزل محمد ضیاء الحق اور تمام صوبوں کے گورنزوں کے خلاف ٹیشن دائر کی، جس میں کہا گیا کہ تعزیرات پاکستان میں پیغمبر اسلام ملٹری کی شان میں گستاخی، اہانت، توہین، تنقیص جیسے ٹھکین اور ناقابل معافی جرم کے بارے میں کوئی سزا مقرر نہیں، اس لئے توہین رسالت اور توہین مذہب کے جرائم کی سزا قرآن اور سنت کی روشنی میں سزاۓ موت مقرر کی جائے۔ یہ درخواست ایک سو پندرہ سو آور وہ مسلمان شریوں کی جانب سے دائر ہوئی جن میں تمام مکاتب غیر کے علماء کرام، پریم کورٹ اور ہائی کورٹ کے نجح صاحبان، سابق وزراء، قانون، سابق ائمہ جزل، ایڈوکیٹ جزل اور ممتاز قانون دان شامل ہیں۔ جن میں سے

چند کے اہلے گرامی مندرجہ ذیل ہیں۔

مولانا عبد اللہ انور مرحوم صدر جمیعت علمائے اسلام، مولانا عبدالستار خان نیازی تائب صدر ورلڈ اسلامک مشن، مولانا سید عبد القادر آزاد خطیب پادشاہی مسجد لاہور و صدر مجلس علمائے پاکستان، مولانا مفتی محمد حسین نعیمی علمدار العلوم جامعہ عجیب، علامہ احسان الہی ظہیر صدر جمیعت اہل حدیث، جانب سید علی غضنفر کراروی، تائب صدر مجلس تحفظ حقوق شیعہ، مولانا محمد اجمل مرکزی تائب صدر جمیعت علمائے اسلام، مولانا گلزار احمد مظاہری صدر جمیعت اتحاد علمائے پاکستان، سید افضل حیدر صدر لاہور ہائی کورٹ پار ایسوی ایش، چودھری محمد فاروق واکس چنیر میں ہنگاب پار کونسل، جانب ایس۔ ایم ظفر سابق وزیر قانون، جانب بدیع الزمان کیکاؤس سابق بحث پریم کورٹ پاکستان، جانب بشیر الدین خان سابق چیف جسٹس پشاور ہائی کورٹ، جانب محمد صدیق سابق بحث لاہور ہائی کورٹ، شیخ غیاث محمد سابق ائمہ جزل پاکستان، جانب جسٹس محمد عارف سابق ایڈوکیٹ جزل، میاں شیر عالم سابق تائب صدر لاہور ہائی کورٹ پار ایسوی ایش، جانب افہار علی شیخ جزل سیکرٹری ہنگاب مسلم لیگ، جانب ملک عبد الکریم چنیر میں لاریقارم کمپنی پاکستان پار کونسل، جانب بدر الدین قادری پروفیسر یونیورسٹی لاکائ، ڈاکٹر ظفر علی راجا سیکرٹری جزل ورلڈ ایسوی ایش آف مسلم چیورسٹس، ملک وقار سلیم صدر یونیگ لائز فورم، جانب شیخ مقبول احمد سینٹر ایڈوکیٹ پریم کورٹ آف پاکستان اور دیگر معززین جو کے ہم طوالت کے خوف سے درج نہیں ہو سکے۔

یہ پیش و فاقی شرعی عدالت کی فل شیخ کے سامنے جو چیف جسٹس شیخ آتاب حسین، جسٹس فخر عالم، جسٹس چودھری محمد صدیق، جسٹس ملک غلام علی اور جسٹس عبد القدوس قاسی پر مشتمل تھا، 18 جولائی 1983ء کو پیش ہوئی۔ فاضل عدالت نے ابتدائی بحث کی سماut کے بعد ائمہ جزل پاکستان اور تمام صوبوں کے ایڈوکیٹ جزو کے نام نوش جاری کر دیئے اور پیش برائے سماut منظور کر لی۔ اس کے بعد پھر پیش کی پا قاعدہ سماut اسی فیڈرل شریعت کورٹ کی فل شیخ نے کی، جو چیف جسٹس جانب مغل محمد خان، جسٹس جانب فخر عالم، جسٹس مولانا عبد القدوس قاسی، جسٹس مفتی شجاعت علی قادری اور جسٹس جانب فخر الدین ایچ شیخ پر مشتمل تھے۔ اس کی سماut 13 نومبر کو شروع ہوئی اور 21 نومبر 1985ء تک مسلسل روزانہ جاری رہی پیش پر بحث کا آغاز رقم المعرف کے دلائل

سے شروع ہوا۔ اس پیش کی تائید میں تمام اسلامی مکاتب فلک کے علماء نے جن کے امامے گرامی درج ذیل ہیں، پیش ہوئے۔

پاکستان کے ممتاز ریسرچ اسکالر مولانا سید محمد متعین ہاشمی مرحوم، معروف شیعہ عالم علامہ غفرنہ علی کراروی، اہل حدیث مکتب فلک کے اسکالر مولانا حافظ صلاح الدین یوسف، اسلامی اکیڈمی برطانیہ کے سربراہ ڈاکٹر خالد محمود، رئیس مجلس علماء پاکستان مولانا سید عبد القادر آزاد، ادارہ منہاج القرآن کے سربراہ پروفیسر طاہر القادری، جامعہ المنظر کے پرنسپل جناب مولانا محمد حسین اکبر اور پروفیسر عطا محمد نقوی، ان کے علاوہ ہندوستان سے ایک ممتاز شیعہ عالم اور مجتہد بھی تشریف لائے۔ اسلامی جمیعت طلبہ کے قائد امیر العظیم اور اسلامی تحریک محنت کے سربراہ جناب عبدالجید قریشی بھی اس سلسلے میں اپنی گزارشات ہندوستان کے عالم دین کی گزارشات کے بعد پیش کرنا چاہتے تھے لیکن ان تینوں حضرات کو بوجوہ اپنے خیالات کے اظہار کا موقع نہ مل سکا۔ دوران ساعت ورلڈ اسلامک مشن کے سربراہ مولانا عبدالستار خان نیازی، اتحاد علماء کے صدر مولانا گزار احمد مظاہری مرحوم، مولانا منظور احمد چنیوٹی، قائد تحریک ختم نبوت، پاکستان کے معروف محقق جناب سید ریاض الحسن نوری، ایران کے سکالر ڈاکٹر سراب مالی، جامعہ اشرفہ کے مستجمم مولانا صاحبزادہ عبدالرحمن اور شیخ الحدیث مولانا عبد المالک کاندھلوی مرحوم بھی موجود رہے۔ ان حضرات کے علاوہ پاکستان کے معروف قانون و ادن اور یونیورسٹی، کالجوں، دینی درسگاہوں کے اساتذہ کی کثیر تعداد عدالت میں آتی رہی۔ خاص طور پر جناب احسن علیگ مرحوم اور جناب فضل محمود روزانہ عدالت کی کارروائی کی ساعت کے لئے باقاعدگی سے آتے رہے۔

کمرہ عدالت کے باہر بھی بوڑھے بچے اور نوجوانوں کا ہجوم وقت عدالت کے ختم ہونے تک موجود ہوتا۔ اس پیش کی ساعت کے دوران شیخ غیاث محمد سابق اٹارنی جزل پاکستان، ریٹائرڈ جسٹس زید بی کیکاؤس نجح پریم کورٹ، ڈاکٹر ظفر علی راجا ایڈوڈیکٹ و سیکرٹری جزل ورلڈ ایسوسی ایشن آف مسلم چیورسٹس، ملک وقار عظیم ایڈوڈیکٹ پیئر مین یگ لارز فورم نے راقم الحروف، درخواست گزار کے ساتھ پورا پورا تعاون کیا اور ڈاکٹر ظفر علی راجانے شب و روز اس کیس کی تیاری میں راقم الحروف کی معاونت کی۔ فیڈرل گورنمنٹ کی جانب سے ڈاکٹر سید ریاض الحسن ڈپٹی اٹارنی جزل، حکومت پنجاب کی جانب سے جناب خلیل رحمے ایڈوڈیکٹ جزل پنجاب، حکومت سرحد کی جانب سے میاں اجمل

اسنٹ ایڈوکیٹ جزل اور صوبہ سندھ کے ایڈوکیٹ جزل نے اپنی اپنی حکومتوں کا موقف پیش کیا۔ تمام علمائے کرام جنوں نے بحث میں حصہ لیا۔ اپنے اپنے تحریری دلائل بھی عدالت میں داخل کیے۔ وفاقی اور صوبائی حکومتوں کے نمائندوں نے بھی بیک زبان اس کی تائید کی کہ شاتم رسول کی سزا قرآن اور سنت کی روشنی میں سزاۓ موت مقرر ہے لیکن دوران بحث ڈپٹی ائمہ جزل سید ریاض الحسن گیلانی نے یہ موقف اختیار کیا کہ گستاخ رسول کو پولیس یا عدالت سے رجوع کیے بغیر موقع پر قتل کر دیا جائے۔ پھر یہ عجیب نکتہ انھیا کہ تعزیرات پاکستان میں توہین رسالت کی سرے سے کوئی سزاہی موجود نہیں ہے قرآن و سنت کے منافی قرار دیا جائے۔ اس لئے وفاقی شرعی عدالت کو اس پیش کی سماحت کا اختیار ہی نہیں۔ راقم الحروف اور صوبائی حکومتوں کے تمام نمائندوں نے وفاقی حکومت کے دوسرے موقف کی تردید میں اپنے دلائل پیش کیے کہ فیڈرل شریعت کورٹ کو توہین مذہب کے بارے میں جو سزا مقرر ہے اس کے قانونی سقم کو، جو قرآن و سنت سے متصادم ہے، دور کر کے توہین رسالت کی سزا کو بطور حد جاری کرنے کے لئے حکومت کو یہ حکم دینے کا پورا پورا اختیار حاصل ہے۔ عدالت نے فریقین اور معاونین علماء کے مبسوط دلائل کے سخنے کے بعد اپنا فیصلہ محفوظ رکھا۔

اس کے بعد ماہ جولائی 1986ء میں ایک خاتون ایڈوکیٹ عاصہ جہانگیر نے اسلام آباد میں منعقدہ ایک سینار میں تقریب کرتے ہوئے معلم انسانیت حضور ختنی مرتبہ ملکہِ ملکہ کے بارے میں ناخواندہ (illiterate) اور تعلیم سے نایبد جیسے نازہا اور توہین آمیز الفاظ استعمال کیے، جو سامعین اور تمام امت مسلمہ کی دل آزاری کا باعث تھے۔ جس پر راولپنڈی بار ایسوی ایشن کے معزز اراکین میں سے عباد الرحمن لودھی اور ظہیر احمد قادری ایڈوکیٹ نے سخت احتجاج کیا اور مطالبہ کیا کہ وہ ان توہین آمیز الفاظ کو واپس لے کر اس گستاخی پر معافی مانگئے لیکن اس کے انکار پر سینار میں ہنگامہ برپا ہو گیا۔ جب یہ خبر اخبارات میں شائع ہوئی تو راقم الحروف کی تجویز پر درلڑ ایسوی ایشن آف مسلم چورش کا ایک غیر معمولی اجلاس لاہور میں منعقد ہوا، جس میں عاصہ جہانگیر کی اس قابل اعتراض تقریب پر انتہائی غم و غصہ کا اظہار کرتے ہوئے حکومت سے مطالبہ کیا گیا کہ وہ فوری طور پر توہین رسالت کی سزاۓ حد کو پاکستان میں نافذ کرے اور اس جرم کے مرتكب افراد کو قرار دا قعی سزا دے درنہ اس کے سمجھنے تائج کی تمام تر ذمہ داری حکومت پر ہاند ہو گی۔ راقم

الحروف کی درخواست پر لاہور میں وکلاء اور علماء کا ایک مشترکہ اجلاس ماہ جون 1986ء میں منعقد ہوا، جس میں تمام مکاتب فکر کے سربرا آور وہ علماء اور ممتاز قانون دان حضرات نے شرکت کی اور مختلف طور پر حسب ذیل قرارداد منظور کی گئی۔

”ہم دین اور قانون سے وابستہ لوگ برتاؤ اس کا اعلان کرتے ہیں کہ سرزیں پاکستان کا کوئی مسلمان اس ملک میں اسلام اور پیغمبر اسلام ﷺ کے بارے میں کسی قسم کی اہانت آمیزیات کو کسی نوع برداشت نہیں کر سکتا اور نہ ہی سیکولر ہن رکھنے والے عناصر کو یہ اجازت دینے کے لیے تیار ہے کہ وہ یہاں اپنی مذموم اور شر انگیز سرگرمیوں کو جاری رکھے اور فتنہ و فساد پھیلانے کی کوشش کرے۔ ہم واعظات الفاظ میں ان عناصر کو متنبه کرتے ہیں کہ وہ مسلمانوں کے جذبات کو مشتعل کرنے سے باز آجائیں ورنہ اس کے نہایت سُخینِ تائج برآمد ہوں گے۔“

اس قرارداد پر مولانا عبدالستار خان نیازی، علامہ احسان الی ظییر شید، علامہ غضنفر کراروی صدر اتحاد بین المسلمين، واکٹر خالد محمود صدر جمیعت علمائے برطانیہ، میاں محمد اجمل قادری امیر الحجمن خدام الدین، مولانا مفتی محمد حسین نعیمی ناظم دارالعلوم جامعہ نعیمیہ لاہور، مولانا عبد المالک شیخ الحدیث جامعہ علوم اسلامیہ منصورہ، مولانا گلزار احمد مظاہری مرحوم صدر جمیعت اتحاد علماء پاکستان اور دیگر علمائے کرام نے وسخنٹ کیے۔ ان کے علاوہ ممتاز وکلاء نے بھی اس قرارداد پر اپنے وسخنٹ ثبت کیے۔ جس کے بعد یہ قرارداد حکومت پاکستان، صوبائی حکومتوں اور ارکین قومی اسمبلی کو بھیجی گئی۔

عاصمہ جماں گیر کی اس قابل اعتراض تقریر کا نوٹس سب سے پہلے قومی اسمبلی میں اسلامی جذبہ سے سرشار خاتون ایم۔ این۔ اے محترمہ شمار فاطمہ نے لیا اور انہوں نے وہاں پوری قوت کے ساتھ آواز اٹھائی کہ عاصمہ جماں گیر کے ان توہین آمیز الفاظ کے خلاف حکومت فوری کارروائی کرے لیکن چونکہ اس وقت قانون میں توہین رسالت کے جرم کی کوئی سزا مقرر نہیں تھی، اس لیے اس کے خلاف کوئی موڑ کارروائی نہ ہو سکی۔

اس بندہ عاجز کے مشورے سے قومی اسمبلی میں اسی مجاہدہ خاتون شمار فاطمہ نے ایک بل پیش کیا، جس میں توہین رسالت کی اسلامی سزا زائٹ موت تجویز کی گئی لیکن اس وقت کے وزیر انصاف جتاب اقبال احمد خان نے جن سے ہمارے پیشہ وکالت کے تعلق سے دیرینہ مراسم تھے، اس تجویز سے اختلاف کیا۔ ان کے خیال میں اس جرم کی کوئی سزا

قرآن میں مقرر نہیں۔ اس لئے انہوں نے اس مل کی حمایت سے مhydrat کا انعام کیا۔  
 حیرت اس بات پر ہوئی کہ دزیر موصوف علامہ اقبال جیسے عاشق رسول ﷺ کے  
 نام سے منسوب مجلس اقبال کے رکن رکھیں بھی تھے۔ یہ معلوم کر کے اور بھی حیرت ہوئی  
 کہ ان موصوف کے علاوہ مولانا وصی مظفر ندوی، جناب لیاقت بلوچ، شاہ بنیع الدین اور  
 کچھ اسلامی ذہن رکھنے والے اراکین اسمبلی بھی اس تجویز سے پوری طرح متفق نہیں۔  
 وہ حضرات بوجوہ صرف عمر قید کی سزا کو کافی سمجھتے تھے، جس پر محترمہ شارفاطھ اور اس  
 فقیر نے فردا فردا ہم خیال اراکین اسمبلی سے مل کر ان کے سامنے قرآن و حدیث، ائمہ  
 کرام اور اجماع امت کے فیصلے پیش کئے اور انہیں اس بات پر آمادہ کیا کہ وہ اس مل کی  
 حمایت کر کے اسے قوی اسمبلی سے منظور کرائیں۔ پھر ہمت مردانہ سے کام لیتے ہوئے  
 محترمہ شارفاطھ نے جب یہ مل قوی اسمبلی میں پیش کیا تو اراکین کی اکثریت کو اس کی  
 حمایت میں دیکھ کر کسی کو اس مل کی مخالفت کی جرأت نہ ہو سکی اور بالآخر 2 اکتوبر 1986ء  
 کو پارلیمنٹ نے متفقہ طور پر اس مل کو منظور کر لیا۔ اس طرح رسول پاک ﷺ کے  
 لیے اسلامیان پاکستان کا جذبہ محبت و عقیدت اور احترام غالب آ کر رہا۔ حق بجان تعالیٰ کا  
 فضل بے پایا اور نبی کریم ﷺ کا کرم خاص تھا کہ محترمہ بن شارفاطھ اور اس فقیر کی  
 حقیر کوششوں سے پاکستان میں پہلی مرتبہ توہین رسالت کے جرم کی سزا، سزاۓ موت  
 مقرر ہوئی اور تعزیرات پاکستان میں دفعہ 295 (ج) کا اضافہ کیا گیا لیکن اس دفعہ میں پھر بھی  
 ایک ستم باقی رہ گیا۔ دفعہ مذکور میں توہین رسالت کی سزا سزاۓ موت یا اس کی مقابل  
 (Alternative) سزا، سزاۓ عمر قید رکھی گئی۔ ملائکہ اہانت رسول اکرم ﷺ کی سزا  
 بطور حد سزاۓ موت مقرر ہے اور کسی کو حد کی سزا میں کمی بیشی یا اس کی مقابل سزا مقرر  
 کرنے کا کوئی اختیار نہیں اس لئے ایک مرتبہ پھر من و گزر و میدان و افراسیاب والا  
 سرکہ درپیش تھا۔ اس لئے میں نے پھر فیڈرل شریعت کورٹ میں صدر پاکستان اور  
 حکومت پاکستان کے ظلاف مقدمہ دائر کر دیا اور دفعہ 295 (ج) کی اس حق کو چیخ کیا جس  
 کی رو سے عدالت کو یہ اختیار دیا گیا کہ وہ توہین رسالت کے جرم کو سزاۓ موت کی  
 بجائے عمر قید کی سزا بھی دینے کی مجاز ہے۔ اس میشن میں وفاقی شرعی عدالت سے یہ مطالبہ  
 کیا گیا کہ سزاۓ عمر قید کو غیر اسلامی قرار دیتے ہوئے صدر پاکستان کو یہ ہدایت جاری کی  
 جائے کہ وہ توہین رسالت کی سزا بطور حد صرف سزاۓ موت مقرر کریں کیونکہ سزاۓ

حد میں صدر، گورنر، پارلیمنٹ بلکہ پوری امت مسلمہ کو بھی کسی قسم کی ترمیم، تبدیلی، تنحیف کا کوئی اختیار نہیں۔ یہ میشن فیڈرل شریعت کورٹ کے فل بیخ کے سامنے کیم اپریل 1987ء کو پیش ہوئی۔ فاضل عدالت نے ابتدائی ساعت کے بعد وفاقی اور صوبائی حکومتوں کے نام نوٹس جاری کر دیئے۔ اس کے بعد اسلام آباد، پھر لاہور میں اس مقدمہ کی ساعت ہوتی رہی۔ ساعت کا آغاز راقم الحروف کی بحث سے ہوا۔ اس میں مختلف مکاتب فکر کے علماء جن میں سید ریاض الحسن نوری، مولانا حافظ صلاح الدین یوسف اور مفتی غلام سرور قادری نے توہین رسالت کی سزا پر سیر حاصل بحث کی۔ وفاقی حکومت کی جانب سے ڈپٹی ائمہ جزل عبدالستار عجم اور صوبائی حکومت پنجاب کی جانب سے عزیزان گرائی نذری عازی اور جلال الدین خلد پیش ہوئے۔ حکومت سرحد کی نمائندگی میان محمد اجمل نے کی۔ جواب پشاور ہائی کورٹ کے فاضل بحث ہیں۔

بحث کی ساعت لاہور میں ماہ مارچ 1990 کے پہلے ہفتہ میں فل بیخ کے سامنے ہوئی جو چیف جسٹس جناب مغل محمد خان، جناب جسٹس عبدالکریم خان کندی، جناب یحییٰ عبادت یار خان، جناب جسٹس ڈاکٹر فدا محمد خان اور جناب جسٹس عبدالرزاق تھیم پر مشتمل تھا۔ وفاقی حکومت کا موقف تھا کہ توہین رسالت کی سزا، سزاۓ موت کی بجائے صرف سزاۓ عمر قید کافی ہے، کیونکہ اس جرم کی سزا کا قرآن میں کہیں ذکر نہیں۔ اس لئے یہ سزا بطور حد نہیں دی جاسکتی۔ اس کے علاوہ ایک فرقہ دوسرے فرقہ پر توہین رسالت کا الزم اعادہ کر کے سزاۓ موت کا مطالبہ کرے گے۔ مولانا مفتی غلام سرور قادری کی رائے میں خنی نقطہ نظر سے توہین رسالت کے جرم کی سزا، سزاۓ موت بوجہ ارتاد دی جائے گی لیکن ارتاد ناقابل معافی جرم ہے۔ اہل حدیث مکتب فکر کے مذہبی اسکالر مولانا صلاح الدین یوسف نے بھی مفتی صاحب کی رائے سے اتفاق کرتے ہوئے کہا کہ توبہ سے سزا موقوف ہو جائے گی لیکن باقی اور سرکردہ مجرموں کی توبہ قابل قبول نہ ہوگی۔

راقم الحروف نے ڈپٹی ائمہ جزل اور ان علماء حضرات کے دلائل کی سختی سے تردید کی۔ قرآن مجید کی متعلقہ آیات اور صحاح سنت کی احادیث کے حوالہ سے بتایا کہ توہین رسالت کی سزا بطور حد سزاۓ موت دی جائے گی۔ خود سرکار رسالت مآب ملکہ ہبہ کے حکم سے سزاۓ موت ان لوگوں کو بھی دی گئی جو یہودی اور غیر مسلم تھے اور جنمون نے حضور کی اہانت کر کے آپ ملکہ ہبہ کو ایذا دی تھی۔ اس لئے اس میں مسلمان اور غیر

مسلم کی کوئی تیز نہیں۔ اگر مسلمان اس جرم کا رتکاب کرے تو وہ مرتد ہونے کی وجہ سے بھی سزاۓ موت کا مستحق ہے۔ اس کے علاوہ امام احمد بن حنبل، "امام شافعی" اور دیگر ائمہ حدیث و فقہاء ایمن حزم، "امام ابن تیمیہ" کے فتاویٰ کے مطابق تو ہیں رسالت کے جرم کی سزا بطور حد سزاۓ موت ہے اور یہ ناقابلِ معافی جرم ہے، جس کے مرتعکب کی توبہ بھی قابل قبول نہیں۔ خود فقہ حنفی کی مستند کتب الحجر الرائق، شرح کنز الدقائق، المولف ابن بجمیم المخنفی، روا المخار علی الدر المخار، شرح شوری الابصار اور فتح القدیر سے بھی یہ ثابت کیا کہ شاتم رسول کی توبہ قبول نہیں کی جائے گی اور اسے بطور حد قتل کیا جائے گا۔ اس بارے میں تفصیل ذکر سزاۓ تو ہیں رسالت کے باب میں آئے گا۔ ہمارے اس موقف کی تائید صوبہ ہنگامہ کے نمائندے اسٹینٹ ایڈ ووکیٹ جزل صاحبان نے کی۔ اس کے بعد فیڈرل شریعت کورٹ نے اس مقدمہ کا تاریخی فیصلہ 30 اکتوبر 1990ء کو سنادیا۔

اس فیصلہ کے بعد، پھر ایک عجیب مرحلہ پیش آیا۔ فیڈرل شریعت کورٹ کے اس فیصلہ کے خلاف اسلامی جمیعتی اتحاد کی حکومت نے جو نفاذ اسلام اور قرآن و سنت کے قانون کی پالادستی کا منشور دے کر بر سر اقتدار آئی تھی، پریم کورٹ میں اپیل دائر کر دی اور راقم المحروف کے نام وفاتی حکومت کے ایڈ ووکیٹ آن ریکارڈ چودھری اختر علی کا نوش بھی موصول ہو گیا۔ جس پر راقم نے اس وقت کے وزیر اعظم کو پیغام بھجوایا کہ حکومت اس اپیل کو فوری طور پر پریم کورٹ سے واپس لے، ورنہ مسلمانوں کے چذبات اس حکومت کے خلاف بھی مشتعل ہو جائیں گے اور اس حکومت کا بھی وہی انجام ہو گا جو اس کی پیش رو حکومت کا ہو چکا ہے۔ جس نے اسلامی قوانین کو اپنی کابینہ میں ظالمانہ اور فرسودہ قرار دے کر قانون قصاص و دینت کو روکنے کی کوشش کی تھی لیکن پریم کورٹ نے راقم کی درخواست پر کابینہ کی اس کارروائی کا سختی سے نوٹس لے کر قانون قصاص و دینت کے خلاف گورنمنٹ کی اپیل کو مسترد کر دیا اور پھر یہ حکومت غصب الہی کا فکار ہوئی۔ خدا کا شکر ہے کہ میاں محمد نواز شریف نے اس انتباہ پر بر سر عام اعلان کیا کہ اس اپیل کا انہیں قطعی ملزم نہیں تھا ورنہ اسکی غلطی کبھی سرزنشہ ہوتی اور اس جرم کی سزاۓ موت بھی کم تر سزا ہے۔ اس لیے یہ اپیل پریم کورٹ سے فوری طور پر واپس لے لی گئی۔ جس کے بعد بفضل تعالیٰ اب پاکستان میں تو ہیں رسالت کی سزا بطور حد سزاۓ موت حتیٰ اور قطعی طور پر جاری ہو چکی ہے اور اسی قانون کے تحت سرگودھا کے

ائیشٹل سیشن بچ نے گستاخ رسالت مبینہ کو اسی ماہ نومبر میں سزاۓ موت سنادی تھی۔ جس میں ملزم کو صفائی کا پورا پورا موقع دیا گیا۔ اس قانون کی بد دلت اب کوئی شخص شامم رسول ملکہ نہ کو خود کیفر کردار تک پہنچانے کی بجائے عدالت سے رجوع کرے گا جہاں فریقین سے شہادت لی جائے گی۔ ملزم کو صفائی کا موقع دیا جائے گا۔ اس کے بعد اگر جرم ثابت ہو تو پھر مجرم کو سزا دی جائے گی۔

### سلمان رشدی:

پاکستان میں انفرادی اور اجتماعی کوششوں کی بد دلت جب تو ہیں رسالت کے جرم کی سزاۓ موت کا قانون قوی اسلبلی نے منظور کر لیا تو اس پر یورپ، امریکہ، بھارت اور خود پاکستان کا سیکورڈ، ہن تملنا اٹھ۔ یہودی یہودیوں کے یہ عزائم جیوش کرانیکل کے ذریعہ کمل کر سامنے آگئے تھے۔ جس میں انہوں نے پہاੰچ دہل اعلان کیا تھا: ”ہم پاکستان میں اسلامی نظام کبھی قائم نہیں ہونے دیں گے۔“ اس کے علاوہ یورپ اور امریکہ میں اسلام کی بڑھتی ہوئی مقبولیت سے بھی وہ خوف زده ہو گئے تھے اور انہیں ڈر تھا کہ اسلام پھر ایک زندہ قوت بن کر دنیا پر نہ چھا جائے۔ ان کے خیال میں جب تک مسلمانوں کے دل و دماغ سے ذات مصطفوی ملکہ نہ کارشہ محبت و عقیدت اور جذبہ احترام و حکریم ختم نہ کیا جائے وہ اس ائمۃ ہوئے طوفان کو روک نہیں سکتے۔ اس کے لیے انہوں نے ایک نہایت گھٹیا اور انتہائی گھناؤنی اسکیم تیار کی۔ انہوں نے ایک آبرو باختہ، ضمیر فروش اور رسوانے زمانہ شیطان صفت ملعون ملکہ رشدی کی خدمات حاصل کیں اور اس خبیث سے ”شیطان آیات“ تاہی ایک کتاب لکھوائی، جو عخونت میں سڑاں سے بدتر تھی۔ یہ کتاب دائی کنگ ہبیل کیشنر کے یہودی ادارے نے اکتوبر 1988 میں شائع کی۔ اس کتاب کو ناول کی شکل دے کر اس میں ابوالأنبیاء حضرت ابراہیم علیہ التحیہ والسلام، ختم ارسل امام الانبیاء حضور رسالت مبینہ، اہل بیت، ازواج مطراۃ اور اصحاب رسول کی شان میں جو زبان استعمال کی گئی ہے، وہ شیطان کا ایجنسٹ ہی استعمال کر سکتا ہے۔ ان ذوات قدسی پر جس قوش انداز میں حلے کئے گئے ہیں، آج تک دنیا کے کسی ذیل اور رذیل ترین شخص کو اسی جسارت نہیں ہوئی۔ پہلے تو شیطانی خرافات سمجھ کر مسلمانوں نے اس کا نوش نہیں لیا کیونکہ اس مجموع انسب نے اس سے پہلے اپنی کتاب ”مہ نائٹ چلڈرن“

(Mid Night Children) میں اپنے "حب نب" اپنی "مادر زاد" اولاد اور حاشیہ نشینوں کو نشانہ تفحیک بنا لیا اور ایک دوسری کتاب ہیم (Shame) میں جس پر لے درجہ کی بے حیائی اور بے شرمی کا مظاہرو کیا تھا، اس پر اردو کے مقبول شاعر اور انگریزی ادب کے معروف نقاد فیض احمد فیض نے تبصرہ کرتے ہوئے کہ مغرب کی اس سے بودھ کر بد نصیبی اور کیا ہو گی کہ رشدی جیسے شخص کو برطانیہ کے ناول نگاروں میں شامل کیا گیا ہے۔ اس کتاب کے بارے میں بھی یہی سمجھا گیا کہ اس میں بھی کچھ اسی قسم کی خرافات ہوں گی لیکن کے خبر تھی کہ گندگی اور غلافت اس بڑی طرح اس کے منہ کے راستے خارج ہو گی کہ اس کا تعفن دنیا میں ہر پاکیزہ اور طمارت پسند انسان کے لئے ناقابل برداشت ہو گا۔ یہ اور بات ہے کہ گندگی اور غلافت کے کیڑے ایسی گندگی کے ڈھیر میں پلتے بودھتے ہیں اور اسی سے اپنی خوراک حاصل کرتے رہتے ہیں۔ اگر اتفاقاً انہیں اس ڈھیر سے علیحدہ کر لیا جائے تو وہ زندہ نہیں رہ سکتے۔ "شیطانی آیات" میں اس نے اہل یورپ کو بے حد نیکی اور انتہائی نحش گالیاں دی ہیں، جس کو وہ شیر مادر سمجھ کر بڑی آسانی سے ہضم کر گئے ہیں۔

ان کے آبرو باختہ معاشرے میں اخلاق، تہذیب، شرافت، شانگی، نفاست اور پاکیزگی نام کی کوئی چیز ہاتھ نہیں رہی۔ شاید اس لئے غلطی اور گندی گالیاں کھا کر وہاں کی اکثریت کو نفیا تی طور پر لذت اور ایک گونہ خوشی عسوں ہوتی ہے۔ اس کتاب کے 547 صفحات ایسی نحش گالیوں سے بھرے ہوئے ہیں جو زہان قلم پر نہیں لائے جاسکتے۔ سفید فام عورت کے ہارے میں یہ نحش ٹھارکھتا ہے "سفید فام عورت کو "جنی اختلاط" کے بعد اٹھا کر پھینک رہا چاہے۔" "جنی اختلاط" کے الفاظ ہم نے انگریزی زبان میں استعمال ہونے والے ایک عامیانہ لفظ کا ترجیح کرتے ہوئے لکھے ہیں، جسے اس شیطان نے بطور گالی استعمال کیا ہے۔ چنانچہ اس نے ایک انگریز عورت "پامیلا" (Pamela) کو بطور داشتہ استعمال کرنے کے بعد شادی کا ڈھونگ رہا کر چھوڑ دیا۔ پھر اس نے ایک امریکی عورت میرین و گنز (Morraine Wiggins) سے ناجائز تعلقات قائم کر لیے لیکن قانونی مجبوریوں کی وجہ سے اسے ملکوئہ بنایا کہ اس سے بھی گلوخلاصی حاصل کر لی۔ برطانیہ اور امریکہ کو اپنے اس ناول نگار دا مادر پر فخر ہے، جس نے ان کے صفت فروش معاشرے کو بر سر عام نگاہ کر کے دنیا کو دکھلایا ہے، اس پر طرفہ تماشا ہے کہ اپنے گھٹیا بازاری ناول میں اس نے برطانیہ کی وزیر اعظم مز تھپر کو "شووت بر انگلینڈ کتیا" کہہ کر پکارا ہے اور اس کی ہوس

تک سگ مختون کی طرح را پکاتے شاہی محل کے اندر کو مین اڑ بھ کا چھپھا کرتی ہے۔ ”حرام زادہ“ (Bastard) ”رعدی“ مال اور بہن کی گالیوں کا جس آزادانہ طور پر استعمال اس کتاب میں کیا گیا ہے اس کا حوصلہ تو شاید شیطان بھی نہ کر سکے۔ بہر حال انگریزوں اور امریکیوں کا یہ حوصلہ قابل داد ہے کہ ایسی ننگی، شرمناک اور فحش گالیاں اپنے اور اپنے لیڈروں کے بارے میں سن کر وہ مشتعل یا منفعل نہیں ہوئے، بلکہ اس فحش نگاری کو ادب عالیہ یا لرزپچر سمجھ کر اس کی اشاعت میں بڑھ چڑھ کر حصہ لیا۔ جب یہ کتاب شائع ہونے کے بعد یورپ اور امریکہ کے بازاروں میں فروخت ہونے کے لیے پہنچی اور مسلمانوں کو اپنے محبوب آقا اور مولا، ان کی ازواج مطہرات، اہل بیت اور صحابہ رضوان اللہ علیہم کی شان میں اہانت اور گستاخیوں کا علم ہوا تو ان کے تن بدن میں آگ لگ گئی۔ یہ تو ان کے اپنے پیارے رسول ﷺ، آل رسول ﷺ، ازواج و اصحاب رسول ﷺ کی عزت و ناموس کا معاملہ تھا۔ وہ تو یہودیوں اور عیسائیوں کے پیغمبروں کی توہین بھی برداشت نہیں کر سکتے جن کی وہ اپنے پیارے نبی ﷺ کی طرح ہی تعظیم و تکریم کرتے ہیں۔ اس کتاب میں ان کی ذات پر بھی جا بجا سو قیانہ اور ریکٹ حلے کئے گئے ہیں۔ اس سلسلہ میں ایک واقعہ کا ذکر ہے محل نہ ہو گا، جو سال 1988 میں میرے قیام لندن کے دوران پیش آیا، جو یہودی ذہنیت کا مظہر ہے۔

ان دنوں لندن کے سینما گروں میں ایک یہودی فلم ساز مارشن اسکورس کی ایک انتہائی شرمناک فلم ”The Last Temptation Of Christ“ نمائش کے لیے پیش کی جانے والی تھی، جس میں جناب مسیح کو ایک طوائف کے ساتھ سرگرم اختلاط دکھلایا گیا تھا۔ مسلم جیور شش لندن آفس کے چنیر میں جناب ریاض احمد نے برٹش فلم انٹرنسیٹ نوٹس دیا کہ اس فلم کی نمائش برطانیہ کے قانون بلاس فیبی کی خلاف ورزی ہے۔ اگر اس فلم کی نمائش کو نہ روکا گیا تو پھر اس کے فلم ساز اور مالکان سینما کے خلاف لندن کے مسلمان شریوں کی جانب سے قانونی کارروائی کی جائے گی۔ اس پر وہاں کے عیسائی شریوں کو بھی غیرت آئی اور کیتو لک چرچ کے رہنماؤں نے ان کے خلاف عدالتی چارہ جوئی کا نوٹس دیا۔ اس کے بعد لندن میں اسلامی ملکوں کے مقیم مسلمان نوجوانوں نے برطانیہ کی جماعت اسلامی کے تعاون سے پلازہ سینما کے سامنے، جہاں اس شرم تاک فلم کی نمائش ہو رہی تھی، جمعہ 12 ستمبر 1988ء کو پکنگ شروع کی، جس میں عیسائی فرقوں کے رہنماؤں

کے علاوہ خود یہودیوں کا ایک مذہبی گروہ بھی ہمارے ساتھ شامل ہو گیا۔ جس کے نتیجہ میں لندن کے زیر زمین اسٹیشنوں میں جہاں جہاں جناب مسیح کے ساتھ اس طوائف کے نیم برمدہ قد آدم پوپرٹ لگائے گئے تھے، ہٹالے گئے اور قلم بری طرح فلاپ ہوئی۔ اس واقعہ کے ذکر سے یہ اظہار مقصود تھا کہ مسلمان تو دوسرے مذاہب اور ادیان کے پیغمبروں کے پارے میں گستاخی اور شرارت برداشت نہیں کر سکتے، تو پھر وہ کیوں نہ کر اور کیسے اپنے محبوب پیغمبر ﷺ کی شان میں کسی بے ادب اور شرائیگزی کو برداشت کر لیتے۔

### برطانیہ میں رشدی کے خلاف احتجاج:

شیطان رشدی کی کتاب ہیسے ہی لندن کی مارکیٹ میں فروخت کے لئے پہنچی تو وہاں کے مسلمانوں نے فوری طور پر اس کا نوش لیا اور انہوں نے اس کے خلاف احتجاجی مظاہرے شروع کر دیئے۔

29 نومبر 1988ء کو لندن میں اسلامی ملکوں کے سفیروں کا اجلاس ہوا، جس میں پاکستان، کویت اور صومالیہ کے سفیروں پر مشتمل ایک کمیٹی بنائی گئی۔ جس کے ذمہ یہ کام سونپا گیا کہ وہ حکومت برطانیہ سے سفارتی سلح پر مذاکرات کر کے اس کتاب کی فروخت پر پابندی عائد کرائے۔

28 جنوری 1989ء کو لندن میں برطانیہ کے گوشہ گوشہ سے آئے ہوئے کافی لاکھ مسلمانوں نے اپنے شدید غم و غصہ کا اظہار کرتے ہوئے ایک بڑا مشتعل، مگر مسلم جلوس نکالا جو برطانیہ کی تاریخ میں سب سے بڑا مظاہرہ تھا، جس میں نہ صرف اس شیطانی کتاب کو ضبط کرنے کا مطالبہ کیا گیا بلکہ اس کے مصنف کے خلاف سخت کارروائی کا مطالبہ بھی کیا گیا اور مسلم ایکشن فرنٹ (The Muslim Action Front) کی تحریکیں بھی عمل میں آئیں۔ تاکہ ان مطالبات کی تحریک کے لئے عملی اقدام کئے جائیں۔ ان مظاہروں اور اس کتاب کے مندرجات کا نوش لیتے ہوئے پوپ نے بھی دیئی کہ کن شی میں اس کتاب کی اشاعت، خرید اور فروخت کو منوع قرار دیا۔

اس کتاب کے اقتباسات جب منظر عام پر آئے تو مسلمان سرپا اضطراب بن گئے۔ پاکستان اور ہندوستان کے مسلمانوں کے دل و دماغ، زبان و قلم اور رُنگ و پپے سے اس شیطانی کتاب اور اس کے شیطان مصنف کے خلاف غم و غصہ اور نفرت کا لاوا اٹھنے لگا۔

جس کے ہولناک شائع کا اندازہ کرتے ہوئے ہندوستان اور پاکستان کی حکومتوں نے اس کتاب کی فوری ضبطی کا حکم دیا جس پر بلا تاخیر عمل در آمد ہوا۔ پاک و ہند کے علاوہ ملائیا، جنوبی افریقہ، مصر، سودان، عمان اور سعودی عرب کی حکومتوں نے بھی اس کتاب کو قابل ضبطی قرار دیا لیکن یہ کارروائی بھی مسلمانوں کے لئے وجہِ تسلی نہ ہو سکی اور اس کے خلاف شدید رد عمل کے طور پر ہندوستان، پاکستان، بھگت دیش کے طول و عرض میں مظاہروں اور احتجاج کا سلسلہ شروع ہو گیا۔ مسلمانوں کا مطالبہ تھا کہ برطانیہ اور امریکہ میں اس کتاب کی اشاعت روک دی جائے اور اس کتاب کے خبیث مصنف کو عبرت ناک سزا دی جائے۔ امریکہ میں بھی اس بے ہودہ اور خرافات شیطانی کتاب کے مصنف اور اس کے ناشروں کے خلاف نہ صرف وہاں کے مقیم مسلمانوں نے کھل کر احتجاج کیا، بلکہ بعض مقامات پر، جن دکانوں میں یہ کتاب فروخت ہو رہی تھی، انہیں بھی مذر آتش کرنے کی کوشش کی گئی۔ امریکہ میں یہودی لالی کے غیر معمولی کنٹرول کے باوجود غیر متعصب تعلیم یافت طبقہ نے بھی وہاں کے کثیر الاشاعت اخبارات، جرائد اور رسائل میں اس کی نہادت کی۔ چنانچہ 19 جنوری 1989ء کو روزنامہ نیویارک ٹائمز اور اس کے بعد واشنگٹن ٹائمز نے اس کتاب کے خلاف تبرے شائع کیے اور لکھا کہ یہ کتاب نہ صرف سلطی اور گھنیا ہے بلکہ شرائیز بھی ہے۔ اس بات سے اہل یورپ اور امریکہ ہی نہیں بلکہ ساری دنیا واقف ہے کہ مسلمانوں کے نزدیک انسانی اقدار اعلیٰ کا سرچشمہ ذاتِ ختمی مرتبہ ملکہ ہے، جن کے نام و ناموس کا تحفظ ان کی اپنی ذات، جان و مال اور ملک و قوم، سب سے بڑھ کر ہے۔ مسلمان ملک و قوم اس کی حفظ و پاسبانی اس لئے کرتے ہیں کہ ان دونوں کا تعلق برادری اس ذاتِ گرامی سے ہے، جو انہیں ہر چیز سے عزیز تر ہے۔

### شدائے اسلام آباد:

یوں تو اس شیطانی کتاب نے دنیا کے تمام مسلمانوں کے جذبات کو سخت محروم کیا تھا، لیکن ایران اور اسلامیان پاک و ہند ایک نہایت ہی افتہ ناک کرب و اہلات سے گزر رہے تھے۔ پاکستان کے بزرگ سیاستدان نواب زادہ نصر اللہ خان خبیث رشدی کی اس کمینہ حرکت پر ترک پائی گئی۔ 7 فروری 1989ء کو ان کی تحریک اتحاقاً پر قومی اسمبلی نے مخفف طور پر "شیطانی خرافات" اور اس کے مصنفوں کے خلاف قرار داد نہادت منظور کی

اور یہ تجویز پاس کی کہ پاکستانی حکومت بر طایہ اور امریکہ سے اس کتاب کی ضبطی اور اس کی اشاعت کو رکانے کے لئے سفارتی سطح پر اپنا اثر و رسوخ استعمال کرے۔

ان ہی دنوں میں مجلس تحفظ ناموس رسالت کے سرگرم اراکین اور قائدین نواب زادہ نصر اللہ خان، مولانا عبدالتار خان نیازی، مولانا فضل الرحمن، مولانا کوثر نیازی، میر  
(رضا) محمد امین منہاس، مولانا قاری عبد العزیز جلالی، مولانا محمد عبد اللہ اور دیگر دردمند کارکنوں کا اجتماع ہوا۔ جس میں یہ فعلہ کیا گیا کہ حکومت امریکہ کو مسلمانوں کے جذبات سے آگاہ کرنے اور اسلامی ملکوں کو اس صورت حال سے واقف کرنے کے لئے اراکین اسمبلی، و انسوروں اور معروف دینی اور سماجی شخصیتوں کی رہنمائی میں ایک پر امن اجتماعی مظاہرہ کیا جائے۔ اس سلسلہ میں مجلس نے ایک پروگرام بنا لیا کہ اسلام آباد میں ایک پر امن جلوس امریکن سنتر تک جائے گا، جس کی وساطت سے حکومت امریکہ کو اسلامیان پاکستان میں اس کتاب کی اشاعت سے پیدا ہونے والے اندوہ ناک اضطراب اور گمراہی تشویش سے آگاہ کیا جائے گا اور اس سے یہ مطالبہ بھی کیا جائے گا کہ وہ اس فتح کتاب کی اشاعت اور فروخت پر پابندی عائد کرے جو ساری دنیا میں مسلمانوں کی دل آزاری کا باعث بنتی ہے۔ چنانچہ پروگرام کے مطابق یہ جلوس حکومت پاکستان سے اجازت حاصل کرنے کے بعد 12 فروری 1989ء کو لال مسجد آب پارہ سے نکل کر بلیو اریا امریکن سنتر کے قریب پہنچا تو وہاں پر میمن پولیس نے مرکزی حکومت کی پدائیات پر شرکتے جلوس کو امریکن سنتر میں داخل ہو کر اپنے مطالبات پہنچانے سے روکنے کے لئے درمیان میں رکاوٹیں کھڑی کر دیں۔ بالآخر حکومت اور اتفاقیہ کی بے تدبیری اور سل الگاری کی وجہ سے پولیس نے نئے معصوم شرلوں پر اندر حاد مند فائرنگ کی، جس کے نتیجے میں سمن زار مصطفیٰ کے سات نو نماں خون شادوت سے رنگیں قبا ہوئے۔ جن کے اسلئے گرامی حب ذیل ہیں:

(1) نوجوان طالب علم ظفر اقبال فرزند حمزہ سلطان محمد پرنسپل قدمیل انسٹی ٹیوٹ راولپنڈی

(2) جواں سال طالب علم حافظ نوید عالم فرزند مظفر خان ساکن ایبٹ آباد

(3) جواں سال طالب علم نور الدین فرزند محمد شعیب سواتی

(4) جواں سال طالب علم محمد شعبان فیض محمد نجم حسکنہ راولپنڈی

- (5) شیردل نوجوان حق نواز فرزند عظیم اللہ ساکن مانسہرہ
- (6) جان شار نوجوان محمد ارشد فرزند محمد صادق ساکن ایک
- (7) جان باز نوجوان محمد فاروق فرزند عبد اللہ خان ساکن راولپنڈی
- ان کے علاوہ بے شمار جان شماران مصطفیٰ ملک نگہداں اس فائزگ سے زخمی اور مضر و بھوئے۔

یہ قافلہ بلاکشان محبت لال مسجد سے روانہ ہوا تھا اور دست و پاڑو پر گولیاں کھا کر ساری ملت کو سرخ روکیا۔ ان میں سے کسی کی پشت پر ایک خراش تک نہیں پائی گئی۔ ان مخصوص نوجوانوں کی شہادت کی خبر سارے ملک میں آگ کی طرح پھیل گئی۔

حکومت نے صورت حال کی تائید کی اندمازہ کرتے ہوئے اس الٹاک سانچے کی تحقیقات کے لیے لاہور ہائی کورٹ کے فاضل بجج جانب جسٹس اعجاز شمار کی سربراہی میں ایک کمیشن قائم کیا، جس نے 20 فروری 1990ء سے اس بارے میں انکواری شروع کی۔ کمیشن نے 156 گواہوں کے بیانات قلم بند کیے۔ جن میں اکابرین اور شرکاء جلوس کے علاوہ انتظامیہ اور پولیس کے گواہ بھی شامل تھے۔ کمیشن کے سامنے کل 289 دستاویزات جن میں موقع واردات کی تصاویر کے علاوہ اخبارات کے تراشے اور ویڈیو فلم بھی تھی، پیش کئے گئے۔ فاضل بجج نے تمام حالات اور واقعات کا انتہائی حزم و احتیاط سے جائزہ لینے کے بعد 146 صفات پر مشتمل رپورٹ تیار کی، جواب منتظر عام پر آچکی ہے۔ اس موقع پر یہ بات بھی قابل ذکر ہے کہ اس سے قبل فاضل بجج موصوف نے راقم الحروف کی رٹ پیش پر، جو ایسی ہی ایک قابل اعتراض کتاب (A Lamp Spreading Light) کی اشاعت کے خلاف تھی۔ اس کے مصنف راقم لوٹھر اور پرنٹر پبلیشر کے خلاف توہین رسالت کے جرم میں دفعہ C-295 تعزیرات پاکستان کے تحت مقدمہ درج کرنے کا حکم صادر کیا تھا۔

سانچہ اسلام آباد کے بارے میں جو تحقیقاتی رپورٹ شائع ہوئی ہے، اس میں قانون اور انصاف کے تقاضوں کو پوری طرح ملاحظہ رکھتے ہوئے کمیشن جس نتیجہ پر پہنچا ہے اس کے چند اہم پہلو حسب ذیل ہیں۔

یہ کہ جلوس مذہبی نوعیت کا تھا اس کے پیش نظر کوئی سیاسی مقصد حاصل کرنا نہ تھا۔ کمیشن کی نظر میں مسلمانوں کو جام فتنہ کا کوئی شیطانی کتاب اور اس کے

مصطف کے خلاف اپنے گرے غم و غصہ اور تشویش کا انکھار کرتے۔ وہ حقیقت وہ جس کا ز کو لے کر لٹھتے تھے، وہ عظیم تر اور لاائق سائش تھد۔ وہ تو اپنے محبوب پیغمبر ﷺ کے حضور چذبہ سپاس و عقیدت پیش کرنے کے لئے گئے تھے کہ ختم المرسلین ﷺ کی شان میں کہ ختم کی گستاخی ان کے لئے ناقابل برداشت ہے۔

کمیش نے پولیس کے اس موقف کو مسترد کر دیا کہ اس نے صرف ہوائی فائرنگ کی تھی اور قرار دیا کہ پولیس کو صورت حال قابو میں رکھنے کے لئے کوئی کارروائی ناگزیر تھی تو پھر بھی مظاہرن کے سینوں کا نشانہ لے کر فائرنگ کا کوئی جواز نہ تھد۔ کمیش نے آخر میں کہا ہے کہ اس سانحہ میں جو قربانیاں دی گئی ہیں وہ بلاشبہ بہت عظیم ہیں۔ ان کے خون کی کوئی بھی قیمت ادا نہیں کر سکتے تاہم کمیشن نے حکومت کو یہ سفارش کی ہے کہ ان شہیدوں کے درہاء کو کم از کم پچاس ہزار فی کس معاوضہ ادا کیا جائے، لیکن چونکہ یہ معاملہ سیاسی نویسی کا نتھا اس لئے سفارش پر حکومت نے کوئی توجہ نہیں دی اور تادم تحریر معمزوین کو اور شہیدوں کے درہاء کو کوئی خون بھایا معاوضہ نہیں دیا گیا۔

آفرن ہے ان شہیدوں کے مال باپ اور درہاء پر اور معمزوین راہ وفا پر کہ جن کا تعلق غریب اور متوسط گمراوں سے ہونے کے باوجود حکومت کی اس بے حصی پر جب صاحب دل حضرات نے انہیں ملی امداد کی پیش کش کی تو انہوں نے اسے قبول نہیں کیا۔ آخر ان شہیدوں کا الورنگ لائے بغیر نہیں رہا۔ ملت کے یہ تابندہ ستارے ہماری نظرؤں سے او جمل تو ضرور ہوئے لیکن اپنے یچھے افق پر روشنی کی ایک ایسی تابندہ لکیر چھوڑ گئے، جس کے سامنے شفت کی سرخی بھی ماند پڑ گئی۔ پاکستان کے علاوہ ہندوستان میں بھی اس ملعون رشدی کے خلاف بھی میں جو اس مردوں کی جنم بھوی ہے، ایک عظیم الشان جلوس نکلا۔ وہاں کی پولیس نے بھی اس کی مزاحمت کی اور نستے شربوں کے جلوس پر فائرنگ کی، جس کے نتیجہ میں چھ سرفراز شان اسلام مرتبہ شہادت سے سرفراز ہوئے اور کئی جان شار معمذب اور زخمی ہو گئے۔ کشمیری مسلمانوں نے سری گھر، انت ناگ اور پارہ مولا میں احتجاجی مظاہرے کیے۔ ان واقعات سے ایک مرتبہ پھر اسلامیان عالم میں اضطراب اور بے چینی کی لہر دوڑ گئی۔ سانحہ اسلام آباد کے دو دن بعد ہی ایران کے روہانی پیشووا امام شیخی کے نتوی پر حکومت ایران نے شیخ احمد فراحتی کو مقرر کی۔ اس

اعلان سے قبل ہی پاکستان کے سات سرفروش نوجوان اس گستاخ رسول کو داصل جنم کرنے کے لئے لندن پہنچ چکے تھے، جس کا اکٹھاف لندن میں پاکستان کے سفارت خانے کے سابق سینیٹر جناب قطب الدین عزیز نے کیا ہے۔

انٹر نیشنل پریس نے یہ خبر اڑادی کہ ایران کے صدر نے رشدی کے قتل کا فتویٰ واپس لے لیا ہے لیکن ورلڈ ایسوی ایش آف جیورسٹس نے تصدیق کے بعد فوراً اس خبر کی تردید کی۔

**رشدی کے ایجنت اور ہنگامہ نوکیو**

مسلمانوں کی نفرت اور غم و غصہ صرف "شیطانی آیات" کے رسولے زمانہ مصنف رشدی تک ہی محدود نہیں رہا بلکہ اس گندی اور ناپاک کتاب کے اسپانسر، پبلشر اور ناشروں کی شرارتوں کو بھی وہ برواشت نہ کر سکے۔ چنانچہ ان کے خلاف بھی جو مظاہرے لندن، نیویارک، پرس اور دنیا کے ان تمام شروں میں ہوئے، جہاں جہاں اس دل آزار کتاب کی اشاعت اور فروخت کا اہتمام کیا گیا تھا۔ ان کا سرسری تذکرہ ہم پہلے کر چکے ہیں۔ اسی سلسلہ میں نوکیو کا ایک واقعہ لاہور کے ایک سرفروش نوجوان عدنان رشید سے متعلق ہے۔ رشدی کی اس کتاب کا جپانی زبان میں ترجمہ کرانے والے اٹلی کے ایک یہودی ایجنت گیانی پالما پر اس شاہین بچہ نے اس وقت قاتلانہ حملہ کر دیا جب کہ وہ نوکیو میں اس کتاب کی تقریب رونمائی کے لئے وہاں کے انٹر نیشنل پریس کلب میں افتتاح کرنے کے لئے آیا ہوا تھا۔ اس حملہ ترکانہ کا حال خود عدنان رشید کی زبانی سنئے، جو اس نے جپان سے اپنی رہائی کے بعد لاہور ہائی کورٹ بار ایسوی ایش کے کیانی ہال میں سنایا:

"یہ واردات اس طرح ہوئی کہ اٹلی کے ایک اسپانسر پبلشر گیانی پالما نے سلمان رشدی کی کتاب "شیطانی آیات" (Satanic Verses) کا ترجمہ جپانی زبان میں ہٹوٹی آگاشی سے شائع کرایا، جس کی سیل کے لئے ریڈ یو، ٹیلی ویژن اور پرنٹ میڈیا میں زبردست پبلشی شروع ہو گئی۔ جس پر جپان کے اور جپان میں باہر سے آئے ہوئے مسلمانوں میں بے چینی اور تشویش پیدا ہوئی۔ یہ تو ہم آپ سب جانتے ہیں کہ پاکستان دین اور خاص طور پر ناموس رسالت کے معاملہ میں سب سے پیش پیش رہا۔"

ہے۔ چنانچہ جپان میں پاکستان ایسوی ایشن کے چینر میں حسین خان اور سیکرٹری جزل رئیس صدیقی اور نوکیو میں رہنے والے مسلمان، جن میں میں بھی شامل تھا، نے یہ طے کیا کہ پہلے ہم پر امن طریقہ سے حکومت جپان سے اوقیل کریں گے کہ وہ اس کتاب کی اشاعت کو روکوانے کا انتظام کر دے۔ اس سلسلہ میں ہمارے وفد مسلسل نوکیو پولیس کمشنز اور دوسرے متعلقہ افران سے ملتے رہے لیکن انہوں نے معدود ری طاہر کی کہ جپان کا قانون انہیں ایسا کرنے کی اجازت نہیں دیتا۔

13 فروری 1990ء کو انٹر نیشنل پریس کلب نوکیو میں اس شیطانی کتاب کی روپمائی کا اعلان ہوا۔ ہم نے 11 فروری کو نوکیو میں ایک پر امن جلوس نکالا اور کانفرنس کے منتظرین سے مطالبہ کیا کہ اس کتاب کی اشاعت روک دی جائے اور اس کانفرنس کو منسونغ کیا جائے، جو اس کتاب کی روپمائی کے لیے منعقد ہو رہی ہے لیکن نہ تو منتظرین نے اور نہ حکومت جپان نے ہمارے اس اجتماعی جلوس کا کوئی نوٹس لیا۔ بالآخر ایک طے شدہ منصوبہ کے تحت میں 13 فروری کو ایک پریس میں (Press Man) کامیاب ہو گیا، جس کے باہر اور اندر سخت خلافتی انتظامات تھے۔ کتاب کی روپمائی کرتے ہوئے اٹلی کے اس یہودی الجمیٹ گیلانی پالمانے پہلے تو مسلمانوں کا مذاق اڑایا، جو اس کتاب کی اشاعت کے سلسلہ میں ہنگامہ آرائی کر رہے ہیں، جسے میں نے بمشکل ضبط کیا لیکن جب اس نے ہمارے رسول پاک ﷺ کے پارے میں کتاب کے حوالہ سے چند ریمارک پاس کیے تو پھر مجھ سے ضبط نہ ہو سکا اور نہیں معلوم مجھ میں اس وقت کہاں سے اتنی طاقت آگئی تھی کہ خلافتی گارڈ کی موجودگی میں میں نے جھپٹ کر اس ملعون کو گرا لیا اور چاہتا تھا کہ اپنے سٹیل کے نوکدار پین (Pen) کو اس کی گردن کے آرپاڑ کر کے اس کو جان سے مار دوں لیکن فوراً ہی سکیورٹی فورس نے پوری قوت سے مجھے ربوچ لیا اور پین کو میرے ہاتھ سے چھین کر بڑی مشکل سے پالما کو مجھ سے

چھڑا لیا۔ بری طرح سے زو کوب کرنے کے بعد گرفتار کر کے مجھے جیل میں بند کر دیا۔ جپان میں مجھ پر مقدمہ چلا اور وہاں کے قانون کے تحت مجھے ایک سال قید کی سزا ہوئی لیکن میری اس کارروائی کے بعد جپان کے بڑے بڑے اداروں نے اس شیطان کی کتاب کو فروخت کرنا بند کر دیا۔

میری اس گرفتاری کے خلاف ٹوکیو میں جاپانی اور دیگر ملکوں کے مسلمانوں نے جلوس نکالنے شروع کیے۔ ورلڈ ایسوی ایشن آف مسلم چیورٹس اور لاہور ہائی کورٹ بار ایسوی ایشن کی جانب سے جناب اسماعیل قریبی ایڈوکیٹ نے جپان کے سفارت خانہ سے میری رہائی کے سلسلہ میں رابطہ قائم کیا۔ پاکستان میں سیاسی تنظیموں، اداروں، شوہزادوں اور تاجریوں نے بھی میری گرفتاری کے خلاف احتجاجی جلوس نکالے پر لیں نے بھی میری بھرپور حمایت کی۔ شاید اسی وجہ سے وقت سے پہلے مجھے رہا کر کے ملک بدر کر دیا گیا۔ رہائی کے بعد سب سے پہلے میں یہاں آپ سب حضرات کے خلوص اور محبت کا شکریہ ادا کرنے کے لیے آپ کی خدمت میں حاضر ہوا ہوں اور آپ کی معرفت پاکستان اور دنیا کے تمام مسلمان بجاہیوں، بزرگوں اور دوستوں کا شکریہ ادا کرتا ہوں، جن کی دعائیں اور ہمدردیاں میرے شامل حال رہی ہیں۔ لیکن افسوس مجھے صرف اس بات کا ہے کہ شیطان رشدی کے ایجنت اور اس کی ٹیپک کتاب کے پانسر پبلشر پالما کو ختم کر کے لاہور کے شیر دل جوان غازی علم الدین کی طرح مجھے شادوت نصیب نہ ہو سکی، جو میری ولی آرزو تھی۔ سکیورٹی فورس اور پولیس کی بھاری جمیعت کی مداخلت کی وجہ سے وہ بزدل پالما میرے ہاتھوں سے نیچ کر بھاگ جانے میں کامیاب ہو گیا۔ بہر حال جب بھی مجھے موقع ملے گا، انشاء اللہ رشدی اور اس کے ایجنتوں کو واصل جنم کر کے چھوڑوں گے۔

رشدی کے خلاف عالم اسلام کے مقتدر دینی رہنماؤں کا اعلان

اسلامی مکون میں سب سے پہلے ایران کے چیم روحاں چیشا امام شیخی نے شیطان صفت سلمان رشدی کے خلاف "فرمان موت" جاری کیا، جو حسب ذیل ہے:

"خدائے بزرگ کے ہم سے جو سب سے برتر و اعلیٰ اور یکتا ہے اور جس کی بارگاہ عالیٰ میں ہم سب کو جانا ہے، اسلامیان عالم کے ہم اسلام کا یہ فرمان جاری کیا جانا ہے:

ہرگاہ کہ

"شیطانی آیات" کا مصنف سلمان رشدی، جس نے اسلام اور تغیر اسلام علیہ التحیۃ والسلام کے خلاف ہرزہ سرائی کی ہے اور اس کتاب کے پرنسپل پرشر سب واجب القتل ہیں۔ اس لئے جمل بھی موجود ہوں، اُنہیں قتل کیا جائے۔

مغربی ذرائع ابلاغ نے یہ تاثر دینے کی کوشش کی کہ مسلمانوں کی سب سے بڑی دانش گاہ جامعہ الازہر کی فتاویٰ کو نسل اور مکرمہ کی فقہی اکادمی نے امام شیخی کے نوئی قتل کو خلاف اسلام قرار دیا ہے لیکن یہ بات سراسر خلاف حقیقت تھی۔ فتاویٰ کو نسل جامعہ الازہر کے سربراہ الشیخ الفاضل عبد اللہ المشدہ اور صدر شعبہ طوم ویجیات جامعہ الازہر الدکتور محمد حسام الدین نے بھی سلمان رشدی کو واجب القتل ہی قرار دیا ہے لیکن ان کے فتاویٰ میں سزا سے قبل اسے مظلوم کا موقع دیا جانا شامل ہے۔

ای مطرح فقہ الاسلامی اکادمی کہ مکرمہ نے بھی منتظر اعظم سعودی عرب ساد الشیخ عبد العزیز بن باز کے شامِ رسول ﷺ کے پارے میں نوئی قتل کو جائز قرار دیا ہے البتہ یہ وضاحت کی ہے کہ رشدی کے خلاف اسلامی عدالت میں مقدمہ چلاایا جائے اور اس کو مغلکی کا موقع دینے کے بعد اگر وہ ناقابل تقول ہو تو پھر اسے سزا موت دی جائے۔

## مفکر اسلام مولانا ابوالحسن علی ندوی

دنیائے اسلام کی لائق احترام اور نامور شخصیت مولانا ابوالحسن علی ندوی سربراہ دارالعلوم ندوۃ العلماء لکھنؤ نے اپریل چیشوا آئت اللہ امام شیخی کے رشدی کے خلاف فرمان قتل کو حق بجانب قرار دیتے ہوئے کہا ہے کہ ابلیسی کتاب کے مصنف نے مذہب اسلام کی سخت توہین کی ہے جس سے پوری دنیا کے مسلمانوں میں غم و غصہ کی مردوڑگنی ہے۔ امام شیخی کے فرمان پر مسلمانوں نے اطمینان کا اظہار کیا ہے کیونکہ اسلام میں چیغیر اسلام علیہ السلام کی توہین کے مجرم کو سزاۓ موت دی جاتی ہے۔ مسلم علماء اور مفتی سب اس معاملہ میں متفق ہیں۔ (قومی آواز 23 فروری 1979ء)

## ڈاکٹر عبد اللہ عمر نصیف

عالم اسلام کی ممتاز اور فاضل شخصیت ڈاکٹر عبد اللہ عمر نصیف جو رابطہ کے سیکرٹری جنرل اور موتھر عالم اسلامی کے سربراہ ہیں رابطہ کے ایک خصوصی نمائندہ اجلاس میں، جس میں علماء اسلام نے شرکت کی، یہ مخفہ فیصلہ سنیا کہ سلمان رشدی مرتد ہے اور اسلام میں اس کی سزا موت ہے انہوں نے اسلامی ملکوں سے اپیل کی کہ کسی اسلامی ملک میں رشدی پر مقدمہ چلاایا جائے تاکہ قانون کا تنافس پورا ہو۔ انہوں نے فرمایا رشدی نے اپنی کتاب میں جو کچھ لکھا ہے اس کا آزادی تحریر سے کوئی تعلق نہیں بلکہ اسلام پر یہ ایک بھرمانہ حملہ ہے سلمان رشدی مرتد ہے اور شریعت کے مطابق ارتداذ کے جرم کی سزا موت

۔۔۔

(قومی آواز 23 فروری 1989ء)

## گستاخ رسول ملکہِ حیات کی سزا پر ایک بے جا اعتراض

اسلام دشمن اور متعصیں بالخصوص عیسائی مشنیاں اکثر یہ اعتراض کرتی رہتی ہیں کہ پیغمبر اسلام (علیہ التَّحَمَّدُ وَالسَّلَامُ) جب رحمتہ للعالمین ہیں تو پھر انہوں ملکہِ حیات نے اپنے مخالفین کو نہ تفعیل کیوں کرایا؟

حقیقت یہ ہے کہ حضور ملکہِ حیات نے اپنی ذات اور اپنے نفس کے لئے کبھی بھی کسی سے انتقام نہیں لیا، جس کی شلوتوں ام المومنین حضرت عائشہ صدیقہؓ نے دی ہے اور خود تاریخ کا ایک ایک حرف اس پر گواہ ہے۔ شعب ابی طالب بہلا کی وادیاں، طائف کی چنانیں اور یثرب کے پہاڑ، سب آج بھی گواہی دے رہے ہیں کہ ہمارے آقا و مولا نے اپنے جانی دشمنوں کے ساتھ کیا سلوک روا رکھدے طائف میں بے سرو سلالی کی حالت میں جب آپ ملکہِ حیات پر پتھر بر سائے کئے اور آپ ملکہِ حیات سر سے پاؤں تک لولہاں ہو گئے، اس کے باوجود آپ ملکہِ حیات نے ان کے لئے عذاب الہی اور قرآن خداوندی کو دعوت نہیں دی بلکہ ان کے حق میں ان کی ہدایت کے لئے دعا فرمائی۔ حق کہ کے موقع پر اسی شر میں جہاں اہل کہ نے ظلم و ستم کی انتہا کر دی تھی۔ موت کی گھٹلی میں آپ کو اور آپ کے ساتھیوں کو محصور کر دیا تھا۔ تمام قبائل مرب نے ہم ملاح ہو کر آپ کو چان سے مار دینے کے لئے آپ کے گمراہ کا حاصرہ کر لیا تھا۔ اور آپ کی ذات اقدس کو ایسی اذیتیں پہنچلی تھیں جو کسی پیغمبر کو نہیں دی گئیں۔ مگر جب آپ ملکہِ حیات ہزاروں چانوار ان بہوت کے لفکر جراز کو لئے ہوئے فاتحانہ شان کے ساتھ کہ میں داخل ہوئے اور آپ کے خونخوار دشمن سر گنوں آپ کے سامنے لخت رکنفات کھڑے تھے، اس وقت آپ ملکہِ حیات نے "لَا يَشْرِيبُ عَلَيْكُمُ الْيَوْمَ" (آج کے دن تم سے کوئی باز پرس نہیں ہو گی) کہتے ہوئے معلقی کا اعلان فرمایا اور اپنے بدترین دشمن ابوسفیان کے گمراہ کو دارالامان قرار دیا۔ آپ کے چیختے اور محبوب چچا حمزہؓ کا کلیچہ چباتے والی منڈ اور انہیں وحشیانہ طور پر قتل کرنے والے وحشی اور ان دشمنوں کو بھی جو آپ کے خون کے پیاسے تھے، اس وقت معاف فرمایا جبکہ آپ تمام اہل کہ سے انتقام لینے کی پوری علاقت اور قدرت رکھتے تھے۔ حضرت انسؓ کی روایت کے مطابق آپ ملکہِ حیات نے اس یہودی خورت کو بھی معاف فرمایا جس نے ایک بھنی ہوئی بکری سے

آپ کی تواضع کی تھی لیکن پسلے لگئے ہی نے آپ ملکہ کو بتلایا تھا کہ میں زہر آلو دھوں اور آپ ملکہ کے استفسار پر اس نے اقرار جرم کرتے ہوئے بتلایا تھا کہ میں نے یہ اہتمام اس لیے کیا تھا کہ اگر آپ ملکہ سچے نبی ہیں تو زہر آپ پر اڑانداز نہیں ہو گا اور اگر آپ بادشاہ ہیں تو ہماری قوم کو آپ ملکہ سے نجات مل جائے گی۔ ایسی دشمن جاں یہودیہ کو بھی آپ کے غنو کریمانہ کے دامن میں پناہ ملی۔

یہ ہے آپ کی شان رحمتہ للعالمینی کی ایک ادنیٰ سی جھلک۔ اسی وصف رحمتہ للعالمینی کی جھلک ان ہستیوں میں بھی صاف نظر آتی ہے جو آپ کے زیر تربیت رہی ہیں۔ آپ کے عم زاد علیؑ نے جب ایک شہزادہ زور دشمن اسلام پہلوان کو زیر کر لیا اور ان کا خیز آب دار اس کی رُگ گردن پر تھا اور اس نے اس خیال سے علیؑ کے منہ پر تھوک دیا کہ فوراً ہی اسے اس عالم جانکنی سے نجات مل جائے گی، مگر جناب علیؑ نے مشتعل ہو کر اس کا سر کاٹنے کی بجائے اسی وقت اسے اپنی گرفت سے آزاد کر دیا اور دریافت پر بتلایا کہ پسلے تو وہ رضائے الہی کی خاطر درپے قتل تھے مگر تھوکنے کے بعد جب خواہش نفس نے انہیں فوری آمادہ قتل کیا، تو انہوں نے اس کے قتل سے ہاتھ اٹھایا۔

حضور ملکہ تو اس دنیا میں انسان کو انسان کی اور ہر قسم کی غلامی سے آزاد کر کے زمین پر آسمانی بادشاہت قائم کرنے کے لیے تشریف لائے تھے۔ اس لیے جو شیاطین آپ کو بُدھ طعن و تشقیع اور نشانہ تفحیک بنا کر آپ ملکہ کے عالمگیر انقلاب کی راہ میں سُنگ گراں بننے ہوئے تھے، انہیں ہٹانا ضروری تھا کیونکہ اس کے بغیر انسانیت پیغمبر اسلام کے بے گراں فوض و برکات سے محروم رہ جاتی۔ انسان، انسان کا غلام بن کر رہ جاتا بلکہ شجر، جمر کی پرستش کر کے بیویت کے لیے شرف انسانیت کو بیٹھتا اور تغیر کائنات کی جانب اس کا قدم بھی نہ اٹھتا۔ اس لیے آپ کے بعد یہ ذمہ داری آپ کی امت کے سپرد ہوئی کہ وہ ایسے شیاطین سے براہ راست نہٹ لے۔

اس کے علاوہ حضور ملکہ اس کائنات ارضی میں رب ذوالجلال کے جلیل القدر سفیر بھی ہیں۔ عام دنبوی پر دنوں کا تقاضا بھی یہی ہے کہ اس ملک کے شایان شان اس کے سفیر کا بھی احترام کیا جائے، تو پھر خالق کائنات کے اس جہان ہست و بوہ میں بھیجے ہوئے عالی مقام سفیر گرائی کی جتنی بھی عزت و توقیر کی جائے کم ہے۔ سوہہ المجادله نہیں ارشاد پاری تعالیٰ ہے:

”اور اے نبی! جب وہ تمہارے پاس آتے ہیں تو وہ اس طور پر  
سلام و تحيٰۃ کرتے ہیں جو تمہارے رب کا (پسندیدہ) طریق تھیت  
نہیں۔“

اس سے حضور ﷺ کی بارگاہ الہی میں علو مرتبت کا اندازہ ہوتا ہے۔ اس لئے  
آپ کی توہین و تنقیص دراصل شہنشاہ ارض و سماءات کی جناب میں گستاخی ہے اور اس  
قانون فطرت کے خلاف بعawat ہے، جو اللہ کے فرستادہ آخری چیغیر ﷺ اس دنیا میں براپا  
کرنے آئے تھے۔ اس لئے ان گستاخان رسالت کو جو سزا دی گئی، وہ عین شریعت الہی کے  
مطابق ہے، جس کو یہ امت قائم کیے ہوئے ہے اور تاقیامت یہ قائم رہے گی۔ واللہ  
المستعان۔

یہ کتاب بھی زیر طباعت تھی کہ وزارت امور نہیں پاکستان کی جانب سے مصنف  
کے نام ایک مراسلہ موصول ہوا، جس میں تھلایا گیا کہ میں الاقوامی اداروں کی جانب سے  
توہین رسالت کے قانون کے بارے میں استفسارات ہو رہے ہیں، چنانچہ اس اہم مسئلہ پر  
مسلم ماہرین قانون سے بھی معاونت طلب کی گئی اور دریافت کیا گیا تھا کہ برطانیہ اور  
امریکہ میں توہین کی (Blasphemy) سے متعلق کیا قوانین ہیں۔ اس کے علاوہ حقوق  
انسانی کے بعض نہ اداروں کی جانب سے بھی اعتراضات آنے شروع ہو گئے تھے،  
جس میں میری ذات کو بھی ہدف تنقید ہٹلایا جا رہا تھا کیونکہ میں نے مسلم ماہرین کی تعظیم کی  
جانب سے یہ مسئلہ وفاق شریعت میں اٹھایا تھا جمل سے توہین رسالت کی سزا بطور حد  
سزاۓ موت مقرر ہوئی۔ پھر حکومت پاکستان کے پریم کورٹ سے اپیل سے وسیع دار  
ہونے کے بعد توہین رسالت کا قانون پاکستان میں ہندو اعلیٰ ہو گیا، جس پر قاور روغن، مسٹر  
طارق سی قیصر (ایم این اے) اور ان کے بعض ہم مذہب تکییے لیڈروں نے ٹاکو ٹکووار  
رو عمل کا انعام کیا اور اس قانون کو سال 1983ء کے اختیارات میں ایکشن آئشوبھی ہٹلایا گیا  
اور یہ اعتراض بھی کیا گیا کہ یہ قانون بنیادی حقوق کی خلاف ورزی ہے اور بعض نے یہ  
بھی کہا کہ اس قانون کی وجہ سے اقلیتوں کے سرپر نگلی تکوار لٹک رہی ہے۔

یہ سارے اندیشے، خدشات اور اعتراضات سراسر بے بنیاد ہیں۔ اس کی سب سے  
بڑی وجہ اسلامی قوانین اور قانون توہین رسالت سے کم علیٰ ہے جو لاعلمی اور جمالت سے  
بھی زیادہ خطرناک چیز ہے۔ یہاں یہ بات قابل ذکر ہے کہ توہین رسالت کے جرم کی سزا

صرف غیر اسلام علیہ التحیۃ والسلام کی شان میں گستاخی کی حد تک محدود نہیں بلکہ قرآن و سنت کی روشنی میں وہ تمام حیخبر اور رسول، جن میں سارے انبیاء نبی اسرائیل اور جانب یسوع مسیح بھی شامل ہیں، کی توجیہ اور تنقیص کی بھی وہی سزا مقرر ہے جو شام رسول کریم ﷺ کی ہے۔ اہل کتاب کو یقیناً اس بات کا علم ہو گا کہ باطل میں نہ صرف رسولوں کی شان میں گستاخی کی سزا، سزا نے موت ہے بلکہ نائین رسول ﷺ کے گستاخوں کو بھی واجب القتل قرار دیا گیا ہے۔ مجھے نہیں معلوم کہ پیروان مسیح اس صریح حکم کا کس طرح انکار کر سکتے ہیں اگر اپنی کتاب مقدس پر ان کا اعتقاد ہے؟ (کتاب اثناء

باب 12:17)

اسلامی قانون تعزیر میں کسی جرم کی جتنی سمجھیں سزا مقرر ہے، اسی قدر کڑی شرائط بھی اس کے ثبوت کے لئے درکار ہیں۔ چنانچہ حد کی سزا میں شادوت کا معیار عام شادوت کے معیار سے بہت زیادہ سخت اور غیر معمولی ہے۔ حدود کی سزا کے لئے ایسے گواہوں کی شادوت قابل قبول ہوتی ہے جو گناہ کبیرہ سے احتساب کرتے ہوں۔ صادق القول اور عادل ہوں اور مزید برآں تذکیۃ الشہود کے معیار پر بھی پورا اترتے ہوں۔ حد کی سزا کا ایک بنیادی رکن طزم کی "نیت" "ارادہ" اور "قصد" ہے۔ اسکی تحریر یا تقریر جو انبیاء کرام علیم السلام یا نبی کریم ﷺ کی شان میں گستاخی کی نیت سے تصدی ہو تو اسے قاتل موافذہ جرم قرار دی جائے گ۔ "ارادہ" اور "نیت" کا مصدر بھی حضور نبی کریم ﷺ کی وہ مشہور حدیث ہے جس میں فرمایا گیا: "انما الاعمال بالنيات" بلاشبہ تمام اعمال کا دارودار نیت پر ہے۔ نیت کے بغیر اسلامی قانون میں کوئی جرم مستوجب سزا نہیں ہے۔ صاحبان علم و دالش سے یہ بات پوشیدہ نہیں کہ شریعت اسلامی کی وجہ سے "نیت" اور "ارادے" کو دنیائے قانون میں سب سے پہلے اسلام ہی نے روشناس کرایا اور اسے موجودہ قانون جرم و سزا کے لئے بنیادی شرط قرار دیا گیا ورنہ رومان لاء (Roman Law) میں اسکی کوئی شرط موجود نہیں تھ۔ انماریں صدی سے قبل بریش قوانین کے قانون تعزیر میں بھی اس کا کوئی عمل دخل نہیں تھ۔ اس سلسلہ میں انگلستان کی بعض عدالتیں نے بڑے دلچسپ فیصلے صادر کیے ہیں۔ یہاں بر سیل تذکرہ صرف ایک فیصلہ کا حوالہ دوں گ۔ ایک شخص درخت سے گر کر مر گیا تو اس "قاتل درخت" کو سزا نے موت سنائی گئی اور اس کا ناقلا کٹ کر

اس کے علاوہ "نک" کا فائدہ بھی اسلامی قانون کی رو سے ملزم کو پہنچتا ہے۔ اس کا مفاد بھی وہ حدیث مبارک ہے، جس میں حکم دیا گیا ہے۔ "ادر توا الحدود بالشہبات" حدود کی سزاوں کو شہبات کی بنا پر ختم کیا جائے۔ سال 1991ء سے اس قانون کے نافذ ہونے کے بعد سے آج تک کسی ایک شخص کو پاکستان کی اعلیٰ عدیہ نے قانون توہین رسالت کے جرم میں سزاۓ موت نہیں دی۔ اصل حقیقت یہ ہے کہ قانون توہین رسالت ان تمام لوگوں کی زندگی کے تحفظ کی ضمانت ہے جن کے خلاف فرد جرم ثابت نہ ہو درجہ سلطنت مغلیہ کے سقوط کے بعد 1860ء میں جب برٹش گورنمنٹ نے ہندوستان میں قانون توہین رسالت کو منسوخ کیا تو اس کے بعد مسلمان سرفروشوں نے اس قانون کو اپنے ہاتھوں میں لے لیا اور گستاخان رسول کو قتل کر کے انہیں کیفر کروار تک پہنچاتے رہے۔ یہ بھی ایک دلچسپ حقیقت ہے کہ جس وقت ہندوستان میں توہین رسالت کا اسلامی قانون منسوخ کیا گیا، اس وقت انگلستان میں قانون توہین سمجھ (Blasphemy) ملک کے قانون عام (Common Law) کے طور پر راجح تھا اور آج بھی وہاں کے کامن لاء کا حصہ ہے اور انگلستان کے مجموعہ قوانین (Statutory Book) میں شامل ہے۔ قانون توہین رسالت کے پاکستان میں نافذ ہو جانے کے بعد اب اس کی سزا کا معاملہ افراد کے ہاتھوں کی بجائے عدالت کے دائہ اختیار میں آگیا، جو تمام حقوق اور شہادتوں کا بغور جائزہ لے کر جرم ثابت ہونے کے بعد ہی کسی ملزم کو مستوجب سزا قرار دے گی۔ اگر جرم توہین رسالت کی سزاۓ حد کے لئے اسلام کے معیار شہادت کے مطابق مطلوب گواہ موجود یا دستیاب نہ ہوں تو سزاۓ حد موقوف ہو جائے گی۔ لیکن وہاں اسلام کا قانون تعزیری حرکت میں آئے گا کیونکہ جہاں حد کی شرائط پوری نہ ہوں، وہاں اسلامی اصول قانون کے رو سے ملزم کو نہیں بلکہ جرم کو تعزیری سزا دی جائے گی۔ اس اصول قانون کا مفاد بھی وہ حدیث مبارک ہے جس میں فرمایا گیا:

"ان الله ليزع بالسلطان مالا يزع بالقرآن" حق سبحانہ و تعالیٰ ہیئت مقدّره کے ذریعہ ان چیزوں کا سد باب کرتے ہیں جن کا سد باب قرآن کے ذریعہ نہیں کیا جاتا۔ یہاں ہیئت مقدّره سے مراد احکام الہی نافذ کرنے والا ادارہ ہے۔ جس کی یہ ذمہ داری ہے کہ وہ اللہ کی زمین میں فساد اور بکاڑ کو پھینے سے روکے۔

میں مسیحی برادری پر  
Marfat.com

کیونکہ اس قانون کی رو سے جناب مسیح اور دیگر انبیاء کرام جنہیں عیسائی اور مسلمان سب ہی اپنا پیغمبر برحق مانتے ہیں، کی شان میں گستاخی اور اہانت قابل تعزیر جرم بن گیا ہے اور ان کی اہانت اور توہین کی وہی سزا مقرر ہے جو خاتم الانبیاء حضرت مصطفیٰ ﷺ کی جناب میں گستاخی کی سزا ہے۔ مسلمان ان تمام پیغمبران کرام کا اسی طرح احترام کرتے ہیں جیسا کہ یہودی اور عیسائی اپنے پیغمبروں کا احترام کرتے ہیں، اس لیے وہ ان کے بارے میں کسی قسم کی گستاخی کا تصور بھی نہیں کر سکتے۔ ان پیغمبروں کے علاوہ اسلام کے احکام کے مطابق مسلمانوں کو دیگر مذاہب کے پیشواؤں کے خلاف بھی اہانت کی اجازت نہیں اور نہ ہی انہوں نے آج تک ایسی شرارت کی ہے۔

گذشتہ باب میں ہم نے یہودی فلم ساز مارش اسکورس کی انتہائی شرمناک پچھر ”مسیح کی آخری ترغیب جنسی“ (The Last Temptation Of Christ) کا تفصیلی ذکر کیا ہے، جو سال 1988ء میں لندن کے سینما گھروں میں دکھلائی جا رہی تھی، جس میں معاف اللہ جناب مسیح کو ایک آبرو باختہ طوائف کے ساتھ سرگرم دکھلایا گیا تھا۔ میں ان دنوں لندن میں مقیم تھا۔ ہماری دینی حیثیت اسے برداشت نہ کر سکی، چنانچہ ہماری اپیل پر کہ حضرت عیسیٰ صرف عیسائیوں ہی کے نہیں بلکہ مسلمانوں کے بھی واجب الاحترام پیغمبر ہیں۔ اس فلم کی نمائش بند ہوئی چاہئے لندن میں مسلمانوں نے خاموش احتجاجی مظاہرے کیے، جس پر بالآخر وہ فلم فلاپ ہو گئی۔

سچی برادری اور اقلیتی فرقوں کے رہنماؤں اور ان کے پیروکاروں کی نیت پر ہمیں شہر نہیں۔ جب وہ ہمارے پیغمبر کی توہین اور گستاخی نہیں کریں گے تو پھر انہیں ذر اور خوف کس پات کا ہے۔ کیا قانون بلاوجہ ان کے خلاف حرکت میں آجائے گا یا پھر پاکستان کی عدیلیہ بے گناہ لوگوں کو، جو توہین رسالت کے مجرم نہیں، پھانسی کی سزا نہیں یا کیا وہ پاکستان میں پیغمبر اسلام طیہ الاسلام کے خلاف گستاخی اور توہین کے لیے کھلا لائیں گے طلب کر رہے ہیں۔ ان میں جب کوئی بات بھی قرین قیاس نہیں تو پھر اس کی منسوخی کے مطابق کا آخر کیا جواز پاٹی رہ جاتا ہے؟

## فرزندِ اقبال کی مندارشاو

اقبال کے نامور فرزند سینیٹر ڈاکٹر جاوید اقبال سے راقم المحرف کے اس وقت سے نیازمندانہ تعلقات چلے آرہے ہیں جبکہ وہ ابھی ہائی کورٹ کے جج بھی نہیں بننے تھے اور پیشہ قانون ہی سے وابستہ تھے۔ اس کی سب سے بڑی وجہ ان کی علامہ سے پرہا راست نسبت اور میری علامہ سے گمراحتیت ہے۔ اس کے پابھود مجھے ان کے افکار و خیالات سے اکثر اختلاف رہا ہے کیونکہ وہ لبرل ازم یعنی آزادی افکار کے قائل ہیں ہنسے علامہ نے اپنیں کی امجداد کہا ہے۔

**آزادی افکار ہے اپنیں کی امجداد**

(اقبال)

قانون توہین رسالت کے ہارے میں ان کا تمازہ ترین ارشاد ہے کہ غیر مسلموں پر اس قانون کا اطلاق نہیں ہوتا اور اس کے لئے وہ تاؤئی عالمگیری کا حوالہ ڈھونڈ کر لائے ہیں اور ایک ماذر مفسر قرآن جسٹس ایم بی احمد کی کتاب ”بھارت میں انصاف کی عمل داری“ کا حوالہ بھی دیا ہے جس میں آہت قرآنی ”لکم دینکم ولی دین“ کی تغیری دل پذیر بیان کی گئی ہے۔ مزید بر آں ان کا یہ بھی ارشاد ہے کہ مغل دور اور اس سے قبل کے مسلمان حکمرانوں نے لبرل اسلامی ریاستیں یعنی یکوار ریاستیں قائم کی ہیں جن میں غیر مسلموں کے ساتھ نہایت رواداری کا سلوک ہوتا رہا ہے اور ایسی ہی ریاست کا قیام علامہ اقبال اور تاکہد اصلیم کے پیش نظر قد اس کی مزید تشریع کرتے ہوئے انہوں نے فرمایا کہ ان اسلامی ریاستوں میں سوروں کی فروخت کھلے عام ہوتی تھی اور ان کا گوشت کھانے پر کوئی پابندی نہیں تھی اور ہنگیر اسلام کی رسالت سے افکار پر غیر مسلموں کو کوئی سزا نہیں دی جاسکتی تھی۔ ان کا یہ بیان پڑھ کر سخت چیرت اس لئے ہوئی کہ ڈاکٹر صاحب نے جو تاریخ کے طالب علم ہیں اور اس وقت بھی سیفیت یعنی ابو ان بلا کے رکن رکیں ہیں، پوری تحقیق اور تقدیق کے بغیر ایسی ہاتھیں کی ہیں جو اصل واقعہ کی غلط تعبیر اور تاریخی صداقت کے یکسر خلاف ہیں۔ کیا ڈاکٹر صاحب ”افکار“ اور ”دشناں“ کے واضح فرق سے بھی ناواقف ہیں۔ **Marfat.com**

کملاتے ہیں، اس لیے تو اسلامی ریاست میں ذمی یا معلبد کی حیثیت سے رہنے کے حق سے آج تک کسی نے انہیں محروم نہیں کیا۔ لیکن حضور رسالت آب ملکہ نبی کی شان میں گستاخی کے مرکب کو چاہئے وہ مسلمان ہو یا فیر مسلم، بھی کسی اسلامی حکومت نے معاف نہیں کیا اور جمل اسلامی یا مسلمانوں کی حکومت نہ رہی ہو وہاں مسلمان سرفروشوں نے شامِ رسول ملکہ کو کیفر کردار تک پہنچا کر خود دار و رعن کو چوم لیا۔ بر صغیر پاک و ہند میں اس کی پیغمبروں تاہمہ مٹالیں موجود ہیں۔ زندہ دلان کے اسی شر لاہور میں عازی علم الدین شید نے جب گستاخ رسول ملکہ راج پال کو ہلاک کر دیا تھا تو اس کی طرف سے قائد اعظم نے مقدمہ کی ہیروی کی تھی اس کو پھانسی کی سزا پر ڈاکٹر صاحب کے والد گراہی علامہ اقبال نے فرمایا تھا ”ترکمان دا پتھر سڑے کولوں بازی لے گیل“ عازی شید کے والد نے اپنے لخت جگر کی نماز جنازہ کی امامت کا حق بھی علامہ کو تفویض کیا تھا جو جنازہ گاہ میں پھیشم تر موجود تھے۔ اس سے صاف ظاہر ہے کہ علامہ اقبال جن کی فقہ اسلامی پر گمراہی نظر تھی۔ فیر مسلم شامِ رسول ملکہ کو بھی اسلامی قانون کی رو سے واجب القتل سمجھتے تھے اور عازی علم الدین کے اس اتدام کو انہوں نے خراج عحسین پیش کیا تھا۔

گستاخ رسول ملکہ کے لیے سزاۓ موت بطور حد قانون ہلانے کا فعلہ نیذر دل شریعت کو رٹ نے راقم المحرف کی شریعت پیش پر صدور کیا تھا جو میں نے جزل ضياء الحق اور حکومت پاکستان کے خلاف دائر کی تھی۔ اس لیے اس سلسلہ میں مجھے قرآن و سنت، تمام فقی لژیج یورپ اور امریکہ کے قوانین کے مطابق کے بعد انہیں عدالت میں پیش کرنے کا موقع ملا تھا اور جمل اسلامی مکاتب نگر کے تمام علماء بھی پیش ہوئے تھے۔ اس لیے میں علی الہیمیرت پوری علمی ریانت داری سے بلا خوف تردید یہ کہتا ہوں کہ مجھے کہیں بھی کسی فقہ کا یہ فتویٰ دستیاب نہ ہو سکا جس میں یہ کہا گیا ہو کہ سرکار رسالت آب ملکہ کی اہانت توہین اور گلیاں دینے والے فیر مسلمون کے لیے اسلام میں کوئی سزا مقرر نہیں۔ حضور ملکہ کی شان میں گستاخی کی سزا، سزاۓ موت قرآن و سنت سے ثابت ہے۔ خود سرکار رسالت آب ملکہ کے حکم سے یہودیوں اور فیر مسلمون کو سزاۓ موت دی جاتی رہی ہے۔ نہ صرف عدد خلفائے راشدین میں اور دورتی امیہ اور بنو عباس کے دور میں بلکہ اسے اور جمل جمل بھی مسلمان حکومتیں موجود تھیں۔ وہاں توہین رسالت کی سزا برقرار رہی۔ اس سلسلہ میں یہاں صرف دو تاریخی واقعات کا حوالہ دینے پر

اکتفا کروں گے۔ ایک واقعہ تو مغل شہنشہہ اکبر کے دور حکومت کا ہے جو کہ ڈاکٹر صاحب کا پسندیدہ سیکولر دور حکومت ہے۔ اس کا تسلیم ذکر منتخب التواریخ میں مل عبد القادر بدایوی کی زبانی موجود ہے جو اکبر کے نور سنوں میں شمار ہوتا تھا اور خود اس واقعہ کا چشم دید کوا ہ بھی ہے۔ یہ واقعہ اس دور کا ہے، جب اکبر کامل طور پر ہندو مہارانیوں کے ذمہ اڑ تھا اور سارا کاروبار حکومت دین الہی کے نام سے لادنی خطوط پر چل رہا تھا۔ مل عبد ایوی کی شہادت درج ذیل ہے:

”عبدالرحیم ہنپی ستر انے شیخ (قاضی الصناۃ شیخ مبدی الغنی) کے پاس ایک استثناء بھجا جس میں بیان کیا گیا تھا کہ وہی مسلمان ایک مسجد کی تعمیر کا ارادہ کیے ہوئے تھے لیکن ایک سرکش مددار برہمن نے سارا عمارتی ساز دہلی سلطان اٹھوا لیا اور اس سے ایک خم کدے کی تعمیر شروع کر دی۔ میں نے جب اس کے خلاف تکمیل کارروائی کا ارادہ کیا تو اس نے گواہوں کی موجودگی میں حضور اکرم ﷺ کو بر اہملا کرنا شروع کیا اور مسلمانوں کی بھی اس نے توهین کی۔ شیخ موصوف نے اس کو طلب کیا لیکن اس نے پیش ہونے سے انکار کر دیا جس پر پوشہ نے پیری اور شیخ ابوالفضل کو بھجوایا کہ وہ اسے لے آئیں۔ شیخ ابوالفضل نے جو کچھ گواہوں سے ناقہ، آکر بیان کر دیا اور کہا کہ اس بہت کی تحقیق ہو گئی ہے کہ اس نے گالیاں کی تھیں۔ اس کی سزا کے خلاف علماء کے دو گروہ ہو گئے۔ ایک نے اسے واجب القتل قرار دے کر سزاۓ موت کا مطلبہ کیا۔ دوسرا اس کے خلاف تجزیہ سزا اور جرم نے پر زور دے رہا تھا۔ اس مطلبہ پر بحث طول کر دی گئی۔ شیخ نے پوشہ سے اس کے قتل پر اصرار کیا۔ پوشہ نے صراحتاً اس کی اجازت نہ دی اور گول مول کہ زیانگہ شرعی سزا کا تعلق تم سے ہے، ہم سے کیا پوچھتے ہو۔ وہ برہمن کیا اس جھگڑے میں مدتوں قید میں پڑا رہ۔ شاہی محل کی بیکھات اس کی رہائی کے لیے غار شہیں کرتی رہیں گیں مدتیں قید میں پڑا رہ۔ اس نے اس کی رہائی کا حکم بھی نہیں دیا۔ شیخ نے پوشہ شیخ کا بست لحاظ کر رہا تھا۔ اس نے اس کی رہائی کا حکم بھی نہیں دیا۔ شیخ نے جب اس کے قتل کے لیے زیادہ اصرار کیا تو پوشہ نے پھر وہی جواب دیا کہ ہم تو پہلے ی تم سے کہہ چکے ہیں کہ تم جو منصب سمجھو دہ کر دے جس کے بعد شیخ نے فوراً ہی اس برہمن کے قتل کا حکم دیا اور اس کی گردان ماری گئی۔“ (ملحقہ ہو منتخب التواریخ المولف مل عبد القادر بدایوی مطبوعہ غلام علی ایڈٹ سنگھ 606-607)

دوسرا ہم مقدمہ مغل حکمرانوں کے آخری دور حکومت کا اور اسی لامور سے

متعلق ہے جبکہ ذکر گیا خان (1707ء-1759ء) گورنر ہنگامہ تھا جس کا ذکر ہندو مورخ ڈاکٹر نجار نے اپنی کتاب "ہنگامہ آخری مخل دور حکومت میں" میں کیا ہے، جس کا اقتباس درج ذیل ہے۔ اس کا تفصیل ذکر اور تقدیری جائزہ ہم نے اپنی کتاب "ناموس رسول اور قانون توہین رسالت" میں کیا ہے:

"حقیقت رائے باتھ مل پور سیالکوٹ کے محترم کا پندرہ سالہ لڑکا تھا جس کی شادی بہادر کے کشن سمجھے ہاں سکھ کی لڑکی سے ہوئی تھی۔ حقیقت رائے کو ایک اسکول میں داخل کیا گیا جبکہ ایک مسلمان ٹچر نے ہندو دیو ہاؤں کے بارے میں کچھ توہین آمیز باشیں کیں۔ حقیقت رائے نے بھی اتنا ٹھیک نہیں کیا۔ مثلاً ہنگامہ اسلام ملٹھکیم اور بی بی فاطمہ کی شان میں نازبا الفاظ استعمال کیے جس پر حقیقت رائے کو گرفتار کر کے لاہور عدالتی کارروائی کے لیے بھجا گیا۔ کچھ ہندو افسرز کریما خان گورنر ہنگامہ کے پاس سفارش کے لیے پہنچے کہ حقیقت رائے کو معاف کر دیا جائے لیکن ذکر گیا خان نے کوئی سفارش نہیں سنی (کارروائی مقدمہ کے بعد) اس کو سزاۓ موت دی گئی اور اس کی گردن اڑادی گئی۔ یہ سال 1734ء کا واقعہ ہے۔"

اس کے علاوہ اپنی میں جب وہاں اسلامی حکومت قائم تھی گستاخان رسول ملٹھکیم کو وہاں کی عدالتوں سے بھی سزا دی جاتی رہی ہے جن کا ذکر قاضی ابوالفضل عیاض نے اپنی کتاب "الشفاء" میں کیا ہے اور یورپ میں سور غین لین پول و فیرہ نے ان فیصلوں کا ہندو مورخ ڈاکٹر نجار کی طرح معتبرانہ انداز میں ذکر کیا ہے۔ جزیرۃ العرب، ہندوستان کے علاوہ ترکیہ، سرقتہ اور بخارا، افغانستان اور تمام اسلامی ملکوں میں اس قانون کا ذکر علامہ آلوی اور ابواللیث سرقندی کے ذریعہ ہم تک پہنچا۔ تمام آئندہ فقہ گستاخ رسول ملٹھکیم کو مستحق سزاۓ موت قرار دیتے ہیں۔ چاہے وہ مسلمان ہو یا کافر، واجب القتل قرار دیتے ہیں۔ فقہ جعفریہ کی رو سے تو گستاخ رسول ملٹھکیم موقع داردات پر ہی واجب القتل ہے۔ "فلوئی بن زاذیہ" اور "تبیہہ الولۃ" جو فقہ ختنی کی متعدد اور معروف کتابیں ہیں، ان کی رو سے بھی شامم رسول ملٹھکیم سزاۓ موت کا مستحق ہے۔ یورپ کے قانون توہین کیج سے ڈاکٹر صاحب خود واتفاق ہوں گے۔ اس لیے ہم نے اس کا یہاں ذکر نہیں کیا جس کے تحت بھی گستاخان کسی کو سزاۓ موت دی جاتی رہی ہے۔ اب بھی وہ قانون ترمیم کے ساتھ انگلستان اور آئرلینڈ میں موجود ہے۔ اس مضمون میں ہم نے اسلامی قانون کا اجمالاً

ذکر کیا ہے۔ اس پر اجماع امت ہے کہ گستاخ رسول ﷺ کی سزا بلوغ حد سزاۓ موت ہے جس پر فیڈرل شریعت کورٹ کا تاریخی فیصلہ محمد اسماعیل قریشی ہم حکومت پاکستان نے ایل ڈی 1991ء میں روپورٹ ہوا ہے۔ جس کے خلاف حکومت کی اپنی بھی پریم کورٹ سے 1992ء میں بغیر دستبرداری خارج ہو چکی ہے جس کے بعد یہ فیصلہ چھی اور آخری فیصلہ ہے۔ اگر ڈاکٹر صاحب اسی فیصلہ کو ملاحظہ کر لیتے تو شاید انہیں یہ احکام پیش نہ آئے۔ تمام فقہاء اسلام نے اہانت رسول ﷺ کو ناقابل معلان جرم قرار دیا ہے۔ غالباً مشور فقیہ اسلام ابن حون کا فتویٰ ڈاکٹر صاحب کی نظر سے نہیں گزرا جو حسب ذیل ہے۔

”تمام مسلمانوں کا اس پر اجماع ہے کہ شامی رسول ﷺ واجب القتل ہے اور جو شخص اس بارے میں یا اس کی سزا کے بارے میں (جو مسلمان ہی ہو سکتا ہے) لٹک کرے، وہ دائرہ اسلام سے خارج ہے۔“

مجھے نہیں معلوم کہ ڈاکٹر صاحب کا ”رواداری“ سے کیا مطلب ہے۔ حضور رسالت مأب ﷺ کی شان رفتہ اور علو مرتبت کا تو کوئی اندازہ نہیں کر سکتا۔ اگر کوئی ہمارے محبوب رہنماؤں، قادر اعظم اور علامہ اقبال کو گلی دے تو ہم اسے برداشت نہیں کر سکتے۔ کیا ڈاکٹر صاحب کی ان غیر مطلق موشکیوں سے غیر مسلموں کو حضور نبی کرم ﷺ کی شان میں گالیاں دینے کا کھلا لائنس نہیں مل جائے گا۔

میری محترم ڈاکٹر صاحب سے ملخصہ گزارش ہے کہ وہ ایسے انتہائی نازک اور حس مسائل پر بغیر تحقیق گنجو سے احراز فرمائیں تو ملت اسلامیہ پر احسان ہو گا۔ خود ان کے بقول علامہ اقبال نے ان کی بے احتیاطی پر خواب میں آکر انہیں ٹوکا بھی تھا اور ان سے ناراض بھی ہوئے ہیں جس کا ذکر انہوں نے اپنی تصنیف ”زندہ رد“ میں کیا ہے۔

# مشائیر ادب و سیاست کے تاثرات

marfat.com  
Marfat.com

قانون توہین رسالت کے فیصلہ کے خلاف پریم کورٹ میں اہل کسی اہل کار کی شرارت معلوم ہوتی ہے۔ اگر توہین رسالت کی سزاوت سے بھی زیادہ سخت ہوتی تو اس پر بھی عمل درآمد کیا جائے یہ قانون کسی اقلیت کے خلاف نہیں بلکہ صرف مختاران رسول ﷺ کے خلاف بنایا گیا ہے خواہ ان کا تعلق اسلام ہی سے کیوں نہ ہو۔ اس لئے اقلیتوں کو اس سے خوف زدہ ہونے کی بالکل ضرورت نہیں۔ اس قانون سے اقلیتوں کے جان و مال اور تمام شری حقوق کی حفاظت ہو گی، اس لئے میں نے سرکاری دکیل کو پریم کورٹ سے توہین رسالت میں ترمیم کے لئے دائر اہل کو فوری طور پر واپس لینے کی ہدایت جاری کر دی ہیں۔

میاں محمد نواز شریف

وزیرِ اعظم پاکستان

○

نوٹ:- وزیرِ اعظم کی ہدایات پر وفاقی حکومت ہمام محمد اسماعیل قریشی والی توہین رسالت کی اہل پریم کورٹ سے مستبرداری کی وجہ سے خارج ہوئی۔

جناب اسماعیل قریشی نے قانون توہین رسالت کو ملک عرب میں از سرنور روشناس کر کے اقلیتوں کے جان و مال اور ان کی عزت و آمرو کا تحفظ کیا ہے اور انہی تصنیف ناموس رسول ﷺ اور قانون توہین رسالت میں اسلامی قانون عدل و شہادت کو جس انداز سے واضح کیا گیا ہے وہ قابل تقدیر ہے۔

ملک مراجح خلد

ریکٹر انٹر بیچل اسلامک یونیورسٹی اسلام آباد

○

ناموس رسول ﷺ اور قانون توہین رسالت میں جناب اسماعیل قریشی نے عدل و انصاف کے تقاضوں کو پورا کرنے کے لئے اسلام کے قانون شہادت کا جو اعلیٰ معیار پیش کیا

[marfat.com](http://marfat.com)

Marfat.com

ہے۔ اس سے پورپ ایک صدی قبل نا آشنا تھد اس لئے قانون توہین رسالت جیسے عجین جرم کے لئے بھی اسلام میں وہی معیار شہادت ہے جو دوسرے جرائم کے لئے مقرر ہے اور یہ قانون انسانی حقوق کے مثالی نہیں بلکہ ان حقوق کے تحفظ کا ضامن ہے۔ اس موضوع پر یہ کتاب جامع ہے جس کے لئے مصنف لا تُق مبارک ہاویں۔

الیس۔ ایم۔ ظفر سابق وزیر قانون

جنرل مین ہیوسن رائٹس کمیشن

○

قانون توہین رسالت کو اسلامی ریاست پاکستان میں تاذکرنے کے لئے جناب اسماعیل قریشی کی سی اور کاؤش قتل سائش ہے۔ ان کی کتاب ہموس رسول ﷺ اور قانون توہین رسالت نے ان تمام مسائل کو احاطہ کیا ہوا ہے جو قانون اور انصاف کے تقاضوں کو پورا کرنے کے لئے ضروری ہیں۔

راجہ ظفر الحق

وزیر وزارت امور خارجہ

○

جناب محمد اسماعیل قریشی صاحب کی بلند پایہ تصنیف ہموس رسول اور قانون توہین رسالت میں پاکستانی سیاست اور اسلامی ادب میں عظمت رسول ﷺ کی نشاندہی جس انداز میں کی گئی ہے میرے پاس الفاظ نہیں کہ انہیں رقم کر سکوں۔

در اصل یہ گستاخان رسول کے خلاف غازی علم الدین شہید اور شہید ان ہموس رسالت کی طرح جہاد مسلسل ہے۔ محترم قریشی صاحب یہ کتاب لکھ کر امام ابن تیمیہ اور قاضی عیاض جیسے عالی مقام مصنفین کی صفت میں شامل ہو گئے ہیں۔

میاں محمد اسماعیل

سابق سفیر مصر

○

ملک کے معروف قانون داں جناب محمد اسماعیل قریشی نے اہانت رسول ﷺ کی

[marfat.com](http://marfat.com)

Marfat.com

سزا کے بارے میں فیڈرل شریعت کورٹ سے فیصلہ کروا کر ہم سب کی جانب سے فرض کفایہ ادا کر دیا ہے۔ موصوف نے قرآن و سنت کی روشنی میں تمام مکاتب گھر کے فقہاء نقطہ نظر علمی اور گھری انداز میں پیش کیا ہے۔ یہ کتاب فی الحقیقت لائق مطالعہ ہے۔

جذاب ڈاکٹر اسرار احمد



مغرب روشنی اقدار سے بیگانہ ہو گیا ہے۔ اسماعیل قریشی صاحب نے ناموس رسول ﷺ اور قانون توہین رسالت لکھ کر مغرب کو بتایا ہے کہ توہین رسالت کے قانون نے اقلیتوں کو مکمل تحفظ فراہم کیا ہے۔ یہ کوئی غیر منصفانہ قانون نہیں بلکہ انسانی حقوق اور اسلامی عقائد کے میں مطابق ہے۔

قاضی حسین احمد صاحب  
امیر جماعت اسلامی پاکستان



یورپ کے ہم نماد مفکرین اسلام اور خیبر اسلام کے خلاف جو ہرزہ سراہی کرتے رہتے ہیں اس کے لئے ضروری تھا کہ ان کا علمی اور گھری انداز میں جواب دیا جائے۔ اسماعیل قریشی صاحب مسحق مبارکباد ہیں کہ انہوں نے ناموس رسول ﷺ اور قانون توہین رسالت جیسی گرافیاں قدر کتاب لکھ کر اس صدی میں یہ کارنامہ انجام دیا ہے۔

نوابزادہ نصر اللہ خان



توہین رسالت کی سزاۓ موت کے بارے میں جمہور مسلمانوں کے درمیان نہ بھی اختلاف رہا ہے اور نہ کوئی ٹھک دشہر ہے جس کسی کو تحقیق کا شوق ہو اس کے لئے اسماعیل قریشی کی ناموس رسول ﷺ اور قانون توہین رسالت، ابن تیمیہ "کی الصارم المسلط، تقی الدین سکلی کی السیف المسلط اور ابن عابدین شاہی کی تنیہ الولۃ جیسی

معرکتہ الاراکتبوں کا مطالعہ کافی ہے۔

ختم مراد

چیف ائمہ مترجمان القرآن



جناب اسماعیل قریشی صاحب نے "ناموس رسول اور قانون توہین رسالت" جیسی کتاب کی تخلیق، اس کی تکمیل اور تعمیر میں اپنی زندگی کے اسی نصب الحین کو پیش نظر رکھا ہے جسے میں عدل کرتا ہوں۔

قریشی صاحب نے عدل یعنی بحکم کی علاش میں اپنے ذہن کی ہر صلاحیت، ہر اہمیت اور ہر سُنی کو وقف کر دیا ہے اور اس کتاب میں علاش شخص اور جسم کا حق ادا کر دیا ہے۔ ایک انتہائی اہم اور اس قدر نازک مسئلہ میں پوری طرح عدل یعنی چھائی کی پاسداری کی ہے۔ ان کی تحریر روای دواں سلیمانی ہے اور خوبصورت ہے۔

مرزا ادیب



جناب اسماعیل قریشی کی "ناموس رسول ﷺ اور قانون توہین رسالت" اپنی تفسیر آپ ہے اس میں معارف و بصرہ کے خزینے ہیں۔ اس کا مطالعہ ان خلط فہمیوں کو رفع کرے گا جو ایک خاص زاویہ نظر سے پھیلائی جا رہی ہیں۔

ڈاکٹر انور سدید



"ناموس رسول ﷺ اور قانون توہین رسالت" اردو میں اپنی نویسیت کی پہلی منفرد کتاب ہے جس میں حضور رسالت مبارکہ ﷺ کی ذات گرامی سے اپنی بے پناہ عقیدت و محبت کے ساتھ مصنف کتاب جناب محمد اسماعیل قریشی نے اپنے موضوع اور دعویٰ کے ثبوت میں قرآن و سنت، قانونی نظائر اور تاریخ کے حوالے سے علمی حقائق کو مسئلہ انداز

[marfat.com](http://marfat.com)

Marfat.com

میں پیش کیا ہے۔

## اردو ڈاگسٹ لاہور



جناب اسماعیل قریشی صاحب کے زور خطابت میں جس طرح منطق اور استدلال ان کے ہم رکاب رہتے ہیں اسی طرح انہوں نے "ناموس رسول ﷺ اور قانون توہین رسالت" جسمی بلند پایہ کتاب لکھ کر ناقابل تردید برائیں اور دلائل سے، تحقیق اور رسیج کے اعلیٰ معیار کو برقرار رکھا ہے اور اسلامی ادب میں بھی قابل قدر اضافہ کیا ہے۔ اس کتاب کی سب سے بڑی خوبی یہ ہے کہ اس سے سکالرز، اہل قلم، اساتذہ، طلباء اور عوام یکساں مستفید ہو سکتے ہیں۔

کمودور طارق مجید  
روزنامہ مسلم۔ اسلام آباد



"ناموس رسول اور قانون توہین رسالت" دراصل جناب اسماعیل قریشی کی تحفظ ناموس رسالت کے لئے طویل جدوجہد کی ایمان افراد اور دلنشیں روپیہ دار ہے جس کا تعلق عشرت رسالت ملب ﷺ سے ہے اس لئے یہ زندہ رہنے والی کتاب ہے۔  
**ہفت روزہ زندگی**



اسا عیل قریشی صاحب نے "توہین رسالت" کے مجرموں کے لیے سزاۓ موت کا قانون نافذ کرانے میں بڑی دلچسپی لی تھی۔ وفاقی شرعی عدالت اور پریم کورٹ میں مقدمہ لڑا اور جیتا تھا۔ جسٹس گل محمد مرحوم نے ان ہی کی درخواست پر شریعت کورٹ کے چیف جسٹس کی حیثیت سے وہ معز کے کافی عملہ لکھا تھا، جو اس دنیا میں بھی ان کے کام آیا کہ وہ کروڑوں مسلمانوں کے محبوب بن گئے اور اگلی دنیا میں بھی (انشاء اللہ) ان کے کام آ رہا ہو گا۔

قریشی صاحب نے اس ساری جدوجہد اور اس معاملے پر ملت اسلامیہ کے مسلسل اجماع کو کتاب کی صورت دے دی ہے اور ایک ایسا کام کر دکھایا ہے جس پر علیمین کے پھول نچاہو رکھنے کے لئے جانے چاہئیں۔

### مجیب الرحمن شامی چیف ائٹھر روزنامہ پاکستان

"ناموس رسول اور قانون توہین رسالت" میں دیانت دارانہ تحقیق سے یہ ثابت کیا گیا ہے کہ امت مسلمہ کی متفقہ رائے کے مطابق توہین رسالت جیسے علیمین جرم کی سزاۓ موت ہے۔

### روزنامہ جنگ

گستاخان رسول ﷺ کی سزا کے بارے میں جناب اسما عیل قریشی نے اپنی کتاب "ناموس رسول اور قانون توہین رسالت" میں تاریخی حوالوں سے یہ مستند ثبوت پیش کیا ہے کہ قرآن و سنت اور تمام فقیاء کے فیصلوں کے مطابق اہانت رسول کی سزا ہر اسلامی دور حکومت میں سزاۓ موت دی جاتی رہی ہے۔ انہوں نے یہ حقیقت بھی واضح کی ہے کہ مسیحی اور موسوی قانون کی رو سے بھی توہین پیغمبر کی سزا مقرر ہے یہ کتاب نہ صرف مسلمانوں بلکہ دیگر مذاہب سے تعلق رکھنے والے حضرات کے لئے بھی لا اقص مطالعہ ہے۔

### روزنامہ نوابے وقت